

# Relatos Orales Bora

## Relatos de fiestas y cultura del pueblo Bora

Segunda parte

## Bóórámu íjkyá uubálleháñe

## **Elvis Walter Panduro Ruiz**

Recopilación, investigación y traducción

### **Narradores**

Francisco Mibeco Biri (Mivyéco), Florentina de Mibeco (Nuupáji), Julio Ruiz Mibeco (Máriímulle), Manuel Ruiz Mibeco (Lliíhyo), José Panduro Díaz (Diitsáhe), Estefanía Rodríguez Vda. de López (Payúji)



#### Ministra de Educación Marilú Martens Cortés

#### VICEMINISTRA DE GESTIÓN PEDAGÓGICA

Liliana Miranda Molina

#### VICEMINISTRO DE GESTIÓN INSTITUCIONAL

Jack Zilberman Fleischman

#### DIRECTORA GENERAL DE EDUCACIÓN BÁSICA ALTERNATIVA, INTERCULTURAL BILINGÜE Y DE SERVICIOS EDUCATIVOS EN EL Ámbito Rural

Elena Antonia Burga Cabrera

#### DIRECTORA DE EDUCACIÓN INTERCULTURAL BILINGÜE

Nora Delgado Díaz

## RELATOS ORALES BORA. RELATOS DE FIESTAS Y CULTURA DEL PUEBLO BORA

SEGUNDA PARTE

#### RECOPILACIÓN, INVESTIGACIÓN Y TRADUCCIÓN

Elvis Walter Panduro Ruiz

#### NARRADORES

Francisco Mibeco Birí (Mivyéco), Florentina de Mibeco (Nuupáji), Julia Ruiz Mibeco (Máriímulle), Manuel Ruiz Mibeco (Lliínyo), José Panduro Díaz (Ditsáhe), Estefanía Rodríguez Vda. de López (Payúji)

#### EDITOR Y CUIDADO DE LA EDICIÓN

James Matos Tuesta

#### CORRECCIÓN DE TEXTO

Gerardo del Águila Miveco (bora) Inés Mamani Ticona y Javier Ugaz Aguilar (castellano)

#### LUSTRACIONES

Carátula: Darwin Rodríguez Torres ("La pareja bora") Interiores: Jhony Leoncio Soria Arirama

#### DIAGRAMACIÓN

Vícttor Velásquez Huamán

### AGRADECIMIENTOS

Paula Letts y María Vega (Ministerio de Cultura)

Impreso en Quad/Graphics Perú S.A Av. Los Frutales 344, Ate RUC: 20371828851

Hecho el Depósito Legal en la Biblioteca Nacional del Perú: 2017-03882

Primera edición: Lima, marzo de 2017

Tiraje: 3163 ejemplares

#### MINISTERIO DE EDUCACIÓN

Calle del Comercio N° 193, San Borja Lima, Perú

## CONTENIDO

| Pre   | sentación                                                                                                       | 5   |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Intro | oducción                                                                                                        | 7   |
| •     | Ánuméi boone wañéhj <del>í</del> né lléévane<br>Fiestas que se realizan después de la construcción de la maloca | 17  |
| •     | Muhdú ámejca me lléévatsóne<br>Cómo se realiza la fiesta del nombramiento o lladiko                             | 31  |
| •     | Muhdúhjáa íhjyúhañe mújtane<br>La confusión de las lenguas                                                      | 43  |
| •     | Tsíhkyohómúúbé améjca<br>La fiesta del Amo del Invierno                                                         | 51  |
| •     | Lloorámú niimúhe El dios de los niños mimados                                                                   | 85  |
| •     | Píívyéébé ajyúwa<br>La hija del Dios                                                                            | 99  |
| •     | B <del>ii</del> rúmúj <del>í</del> uubálle<br>Historia de un añuje                                              | 135 |

Glosario

## PRESENTACIÓN

A mediados del 2015, el profesor bora Elvis Walter Panduro Ruiz presentó a la DIGEIBIRA una propuesta de una publicación de un cuaderno de comunicación que había preparado para niños y niñas de educación primaria bilingüe, donde consignaba breves relatos del pueblo bora. Ante la riqueza de esos breves textos, le propusimos que mejor desarrollara esos relatos en forma completa. Y a partir de ese momento, el profesor Panduro, natural de Loreto, se sumió en esa ardua tarea de investigación, recopilación, redacción y traducción de relatos orales boras. El resultado final dio cuenta de 19 textos en bora y en castellano, no solo de relatos orales sino también de otros aspectos de la cultura del pueblo bora, que para su publicación la hemos tenido que dividir en dos partes con fines pedagógicos.

La primera parte, se refiere a relatos de origen y otras historias del pueblo bora, y la segunda, a relatos de fiestas y cultura del pueblo bora.

La etapa de elaboración de estos escritos por el profesor Walter Panduro coincidió en el tiempo con el proceso de normalización del alfabeto bora, donde también participó, por lo que la escritura de los textos está acorde con el alfabeto oficial bora.

El Ministerio de Educación, a través de la Dirección General de Educación Básica Alternativa, Intercultural Bilingüe y de Servicios Educativos en el Ámbito Rural (DIGEIBIRA), alienta la investigación de los profesionales indígenas, así como promueve la publicación de estos trabajos y su uso en las escuelas interculturales bilingües (IIEE EIB) no solo del pueblo bora sino de estudiantes de otras escuelas dado que está en versión bora – castellano.

DIRECCIÓN GENERAL DE EDUCACIÓN BÁSICA ALTERNATIVA, INTERCULTURAL BILINGÜE Y DE SERVICIOS EDUCATIVOS EN EL ÁMBITO RURAL (DIGEIBIRA)

MINISTERIO DE EDUCACIÓN

## INTRODUCCIÓN

En memoria de mi abuelo Francisco Mibeco Biri

En junio de 1999 viajé por primera vez a la cuenca del río Putumayo. Llegué al corregimiento colombiano de Puerto Arica, modesto y muy ordenado distrito fronterizo ubicado en la desembocadura del Igaraparaná, en el Putumayo. Este distrito alberga más población indígena que mestiza (bora, murui-muinani, ocaina, resígaro, andoke), cuyo alcalde en esos momentos era el señor Claudio Villota, hijo de un mestizo capataz colombiano sobreviviente de las caucherías, del que mi abuela tantas veces nos hablaba en sus leyendas.

Cuando llegué al distrito fui recibido por mi tía Elvira Comemarime (Évájpajyu), hija de Comemarime (Comé Maríímu), prima hermana de mi madre, hija de Miveco (Míívyéjé Nííwaco), la cual, con los ojos sollozantes de tan grata sorpresa, me preguntó si quería conocer la tumba de mi abuelo. Yo, absorto con su anuncio, decidí seguirla por un sendero que conducía al camposanto, en las afueras del distrito.

Mientras caminábamos rumbo al cementerio, mi tía iba preguntándome cada detalle sobre la familia del Amazonas, como ellos lo llaman, sin dejar de restregarse las espesas lágrimas que se desprendían de sus ojos que navegaban sus mejillas añosas entremezcladas de sudor, a veces cubiertas de su trenzada y grisácea cabellera como producto del revoloteante aire del mediodía, que presentía tal vez nuestra tertulia.

Una vez en el cementerio, señaló con sus dedos la amplitud del campo y me dijo que la tumba de mi abuelo se hallaba en el mismo centro del cementerio, lo cual significaba un honor para todos. Inmediatamente nos dirigimos hasta allí, y divisé una lápida que se desprendía de entre el verdor de la yerba, con el nombre casi borroso: "Francisco Miveco Birí". Lloré...

Mi abuelo estaba allí. Quizá me haya escuchado cuando le hablé en su idioma. Imagino que los boras buenos cuando mueren están en el "lugar secreto del descanso gélido y placentero", en donde debe estar mi abuelo. Aquí yacen los restos del último bora que conservó su esencia cultural, el cual, antes de ir a morir en sus tierras, tal vez vaticinó lo que hoy en día se vive entre el bora superviviente en tierras desconocidas.

Hijo mayor del líder bora Ñayájco (nieto del mítico Cúdsí Neepájyu, líder del clan aguaje) con su esposa Túhllé Mujco (hija de Wadóji) predilecta entre sus quince esposas, como solían tener los líderes indígenas de la época. Heredó el curacazgo mediante ceremonias y ritos ancestrales y bajo la tutela del Creador de la Tierra (Piivyéjí Niimúhe), de acuerdo al orden de la historia propiamente bora.

Nayájco era el principal curaca entre los curacas de los diferentes clanes bora que rodeaban la casa familiar, llamada maloca, en donde el curaca convivía con su numerosa familia. En las inmediaciones habitaban sus súbditos en pequeñas cocameras llamadas "malocas del convite", practicando el trabajo mancomunado y la protección mutua ante los ataques de los otros pueblos enemigos que, por suerte, eran esporádicos.

Según Miraña, Franco y Bernaza (2009), el territorio tradicional de los bora es el sector comprendido entre la quebrada Achiote y la quebrada Sangre, en el río Cahuinarí; desde la quebrada Castaño, afluente del Cahuinarí, hasta la quebrada Pupuña, en el Putumayo; y entre el río Cahuinarí y el Igaraparaná. En la actualidad, buena parte del territorio original bora se encuentra deshabitado, en los ríos Cahuinarí, Pamá y Bernardo.

En cuanto al cálculo poblacional bora, al comenzar el genocidio de las caucherías propiciada por la Peruvian Amazon Rubber Company, cuyo gerente general fue Julio César Arana del Águila, la población bora oscilaba entre los 10 000 a 12 000 individuos, entre los cuales

había unos 50 grupos exogámicos. El eje geográfico de su ocupación es el curso sinuoso del río Cahuinarí que emana de este a oeste y desemboca en el río Caquetá (Ócájimo=río del Tapir), en el punto llamado Mariamanteca (Márímú Teecáha o Máríímulle), en la zona Miraña (Wiffen: 1915; citado por Ochoa: 1999).

Estos datos se han podido confirmar en los relatos de mi abuela Florentina Miveco (Nuupájɨ), quien fue la segunda esposa de Miveco, al lado de la abuela Ernestina (Waro).

La abuela Florentina, del clan pijuayo o chontaduro, había nacido en una de las "huidas" que los bora hicieron hacia las espesuras del bosque, cuando los líderes indígenas bora como Máañaho y Cáatúnuri, de los clanes guacamayo y achiote, se sublevaron contra el patrón cauchero que mi abuela llamaba Tsimináarihyo, en la estación cauchera de Santa Catalina —quizá se haya tratado de algún Seminario, sin embargo, mis investigaciones no lo registraron— sanguinario cauchero, según los relatos de mi abuela, que mandaba a matar a los indígenas teniendo como verdugos a los propios indígenas. En esta sublevación fue involucrado el abuelo Ñayajco, dado que huyó con los suyos a refugiarse en la espesura del bosque por temor a represalias.

Estos tres líderes, junto a otro líder indígena, fueron atrapados y puestos en el cepo, de los cuales solo a Ñayajco le estaba permitido recibir sus alimentos, en tanto los otros murieron en el cepo después de sufrir los estragos del hambre y la sed.

Ya en la época del dominio de Julio C. Arana en La Chorrera y Providencia, desde el año 1908, la abuela, cuando niña, pudo presenciar los maltratos, castigos y hostigamientos que los genocidas aplicaban a los indígenas. Mientras los varones iban en busca del látex en la espesura del bosque, las mujeres trabajaban dentro de extensas chacras en el cultivo de la caña de azúcar, a merced del hambre y la sed, alimentándose únicamente de dos plátanos y un escaso pedazo de carne, dos veces al día. Por si alguna mujer tomaba una caña

para sí o para su menor hijo, esta era azotada con látigos hechos de piel de la sachavaca. Por otro lado, si alguna mujer enfermaba y no podía trabajar, era abandonada a su suerte en una hamaca, con los embates de la sed y el hambre. Al final de una penosa agonía, iba a morar entre sus ancestros.

Los bora fueron trasladados hacia el lado peruano en el contexto del auge de la explotación del caucho y del conflicto fronterizo con Colombia, conflicto que se suscitó, esencialmente, por la posesión de los territorios caucheros por ambos países, en las primeras décadas del siglo XX. Algunos autores han señalado que durante las décadas de 1920 y 1930, los patrones caucheros fueron los principales responsables del traslado y de las condiciones de esclavitud en que se mantuvo a gran parte del pueblo bora (Chirif y Mora: 1976, Aidesep et al.: 2000).

Según Ochoa (1999), desde Providencia, La Chorrera y otros puestos intermedios de La Cauchería, entre los años 1930 y 1934, muchos indígenas, aproximadamente 6719 indígenas, fueron trasladados a la cuenca del Putumayo y del Amazonas por los capataces de la Peruvian Amazon Rubber Company, Miguel y Carlos de Loayza, vía fluvial en el vapor Liberal; y vía terrestre, por el gran camino abierto desde Pijuayal, en la bocana del Ampiyacu, hasta Nueva Esperanza, bocana del Algodón, a fin de continuar con la labor extractiva del látex. Este suceso se debió al hecho de que la firma Arana, que se había declarado en quiebra, pagó parte de la deuda que tenía con los hermanos De Loayza, a quienes cedió el fundo "Pucaurquillo". Sin embargo, el grupo de mis abuelos llegó solo hasta Remanso del Putumayo, que para ese entonces tenía la fábrica del aceite de Palo Rosa. Allí falleció la madre de mis abuelas.

En Remanso, la abuela Ernestina, al ver que no podía concebir hijos, entregó a su hermana menor para que sea la esposa de Miveco, quien en un futuro no muy lejano se convertiría en mi abuela. Allí pudieron haber tenido el primer hijo, pero por desconocimiento de

ambos, provocaron un aborto al convidarse esencia de huito, cuando la abuela supuestamente adolecía de cólicos.

Después de algún tiempo de permanecer allí, el grupo del abuelo Miveco fue trasladado, como ya se dijo, hacia la cuenca del río Yaguasyacu, vía terrestre, por un camino abierto por el Ejército Peruano, desde Pijuayal (desembocadura del Ampiyacu en el Amazonas) hasta Nueva Esperanza (desembocadura del Algodón en el Putumayo), entre los años 1930 a 1932. Después de algunos días de largo camino fatigado y penoso, llegaron a unas purmas que antaño pertenecían a los omagua, de cuyas purmas se sirvieron para sobrevivir y hacer sus chacras con la siembra de algunas plantas que habrían traído.

Allí, Miguel de Loayza les ordenó que el grupo debía asentarse y trabajar desde la desembocadura del río Sumún para arriba, pero haciendo caso omiso, se ubicaron en un terreno ubicado a unos kilómetros aguas abajo, al que denominaron Ancón, bajo la administración del señor Juan de Dios Rodríguez Bautista.

Ya en la comunidad de Ancón, el grupo bora se incrementó con la llegada de familias de otros clanes que fueron trasladados. Algunos nunca pudieron llegar a morar esta cuenca al contraer enfermedades como la malaria y el sarampión. Muchos murieron a medio camino y sirvieron de comida a las fieras de la selva.

En el año de 1953, en Ancón, se crea la primera escuela bilingüe con la llegada del lingüista Wesley Thiesen y su esposa Eva Ruth Anderson de Thiesen, cuyo profesor fue el señor Guillermo del Águila Pinedo, designados para el grupo étnico bora, como parte del convenio firmado entre el Ministerio de Educación y el Instituto Lingüístico de Verano, una entidad que pertenecía a la Universidad de Oklahoma de Estados Unidos de América, para trabajar con pueblos indígenas, como ya lo estaban haciendo en Guatemala y México (Atlas regional del Perú. Ucayali: 2003).

Al respecto, Napurí (2014) indica que los Thiesen convivieron y trabajaron de manera muy íntima con los bora desde 1952 hasta 1998. No solo fueron recibidos en su comunidad, sino que también formaron parte de esta. Durante esta convivencia, los bora le enseñaron su lengua a Wesley y a Eva. Sus hijas incluso llegaron a dominar la lengua como hablantes nativos. A lo largo de esos cuarentiséis años de trabajo, crecieron con la comunidad. No solo existió una relación de colaboración, para crear materiales de interés (sean educativos o religiosos), también hubo una fuerte preocupación por la condición de vida, donde Thiesen ayudó a las personas de la comunidad a conseguir trabajo o a acceder a servicios básicos, dada la ausencia del Estado.

En el año 1955 ocurre el traslado de la comunidad de Ancón a nuevas tierras, aguas arriba, a raíz del intento de unificar y consolidar una comunidad en donde se brinde un servicio educativo a todos los niños y niñas que para ese entonces vivían dispersos en las inmediaciones. De este modo, la población se ubicó en un terreno prometedor al que el abuelo Miveco denominó como "un nuevo escenario de cultivo como brillo en la oscuridad" (Béhné Tsumítso Ájtsi).

Así nace el nombre de la comunidad bora de Brillo Nuevo, ubicada en un recodo del río Yaguasyacu, en la margen izquierda aguas arriba, a una distancia de cinco a seis horas en motor pequepeque, dos horas en motor fuera de borda, y a solo cinco minutos en avioneta desde la ciudad de Pebas, capital del distrito.

En el año 1970 el abuelo Miveco regresa a su tierra en Igaraparaná, como había anunciado, presagiando el tiempo de su partida a otro mundo, dejando viudas a las abuelas Ernestina y Florentina. En el año 1982, en Brillo Nuevo fallece la abuela Ernestina, como producto de una fuerte neumonía. Y el 14 de marzo de 2012, a las once de la mañana, fallece la abuela Florentina, según mis cálculos, a los 103

años, feneciendo así la última "hija del éxodo", como lo describiera Juana Hianaly Galeano, dejando un acervo histórico cultural que se plasma en el presente libro.

Se calcula que en la actualidad el pueblo bora cuenta con una población de 3000 a 4000 individuos distribuidos en nueve comunidades asentadas en Ancón Colonia (río Sumún), Brillo Nuevo, Nuevo Perú (río Yaguasyacu); Estirón del Cusco, Pucaurquillo, Betania, Sargento Lores, como parte del distrito de Pebas (río Ampiyacu); San Andrés (río Momón) y Villa Pelacho (Carretera Iquitos-Nauta, Km 10), en la cuenca del Amazonas; así como en El Estrecho, Puerto Franco, Betania, Nueva Esperanza y Remanso en la cuenca del río Putumayo, incluyendo a todos aquellos que habitan en las ciudades Caballo Cocha, Iquitos, Lima, entre otros.

Miraña, Franco y Bernaza (2009) indican que los bora del lado colombiano habitan los pueblos de Las Palmas, en el río Caquetá; Providencia, Arica y otras comunidades en los ríos Igaraparaná y el Cahuinarí (departamento colombiano de Caquetá).

En las últimas dos décadas se ha notado que el idioma bora ha sufrido un sustancial desuso aun por los mismos pobladores y parejas netamente bora por considerarla anticuada, lo cual va en detrimento de la lengua y la cultura. Se comunican únicamente en castellano aunque lo hagan de manera inadecuada, y consideran equivocadamente que la vida urbana es superior a su antigua forma de vida.

A esto se suman los grupos folclóricos creados dentro de los pueblos en torno al auge del turismo en la región Loreto, que confunde y distorsiona la verdadera esencia cultural bora. Además, en las escuelas bilingües bora, los docentes no trabajan en la recuperación y la enseñanza del idioma por el simple hecho de no dominarla en forma adecuada.

## ADVERTENCIA

Finalmente, en relación a los textos que se incluyen en esta publicación, considero imprescindible aclarar que, en algunas partes de los mismos en versión bora, referentes a la escritura y significado de una palabra cuya raíz sea un sustantivo animado o verbo, mi posición difiere de la del profesor Gerardo Del Águila Miveco (revisor de la parte bora), que sigue la idea de Wesley Thiesen (1996), quien señala que "antes de un verbo, [el pronombre] méé (primera persona, dual o plural inclusiva) se reduce a me-, y aparece como prefijo, como ejemplo: mépeé (mé = nosotros; peé = vamos)".

Sin embargo, para mantener la particularidad y originalidad sintáctica de los pronombres personales bora dentro de oraciones y frases, he propuesto que es necesario tener en cuenta que "cuando estos pronombres animados se usan como sujeto del verbo, se reducen a solamente a una", como explica Thiesen. Teniendo en cuenta esta última teoría, propongo la separación del pronombre inclusivo me-, como ocurre con los pronombres oó (yo), uú (tú), meé (nosotros). Como por ejemplo: Ó meenú miíne ([Yo] construyo una canoa); Mé peé wañéhjivu ([Nosotros] iremos de fiesta).

Con relación a estas posiciones teóricas de la escritura bora, es necesario discutirlas y consensuarlas para mejorar en entendimiento de la correcta escritura del idioma bora. Creo, que estas diferencias que ahora se presentan en la escritura bora deberán superarse una vez que tengamos el Manual de Escritura de la lengua bora. Por los pronto, la presente publicación tendrá en cuenta la posición de Del Águila y Thiesen.

## REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Aidesep, Formabiap (2000). El ojo verde. Cosmovisiones amazónicas. Lima: Fundación Telefónica.

Atlas regional del Perú. Ucayali (2003). Lima: Peisa.

Chirif, A. y Mora, C. (1976). *Atlas de comunidades nativas*. Lima: Sistema Nacional de Apoyo a la Movilización Social (Sinamos).

Girard, R. (1958). Indios selváticos de la Amazonía peruana. México: Libro Mex Editores.

Miraña, J., Franco, R. y Bernaza, A. (2009). *Testimonios y relatos para la historia de los miraña y boras del río Cahuinarí* (1710-2008). Colombia: Procesos Gráficos Ltda. Bogotá.

Napurí, A. (2014). "Thiesen y los Bora". Artículo publicado el 9 de julio de 2014. En: http://www.noticiasser.pe

Ochoa, N. (1999). Niimúhe, Tradición oral de los bora de la Amazonía peruana. Lima: Centro Amazónico de Antropología y Aplicación Práctica (CAAAP), Banco Central de Reserva del Perú. Primera edición.

Thiesen, W. (1996). *Gramática del idioma bora*. Serie Lingüística Peruana N° 38. Yarinacocha, Pucallpa: Ministerio de Educación, Instituto Lingüístico de Verano. Primera Edición.

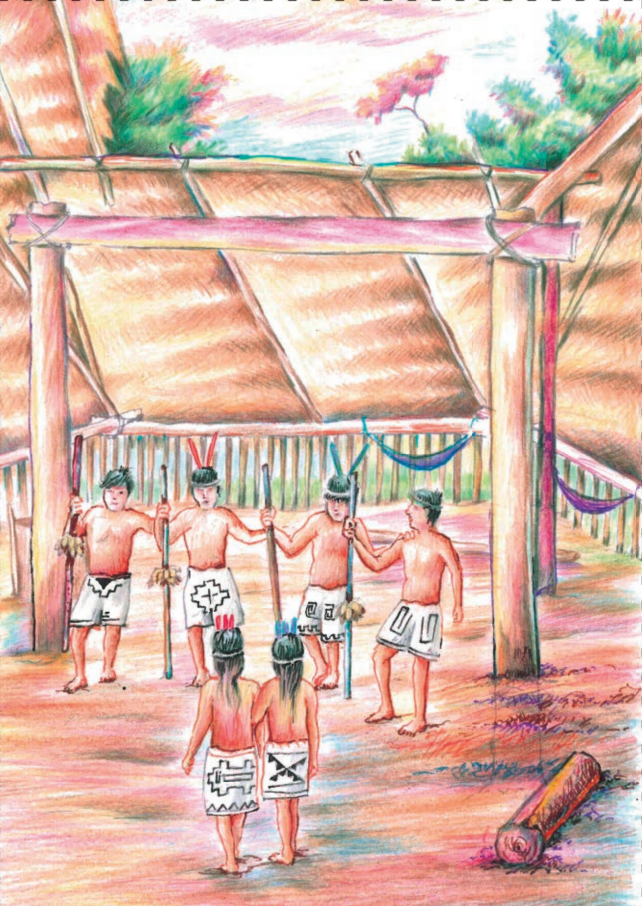


# Ánuméi boone

wañéhjiné lléévane

Fiestas que se realizan después de la construcción de la maloca





## Ánuméí boone wañéhj<del>í</del>né lléévane

Ditye iánúmeíñe wañéhjíné lléévatsóné ijkyá pahdúváré nééné wañéhjíné jaamúnaa fihtsútú, íavyéjú míamúnáake iúújetsóné méénune. Aane tujkénú jaa ianúmeíkyooca wáñehjívatémé Apújco, teenévá iánúmeíjyá tádírihjácó íjkyane.

Ááné allúvú wáñehjívatémé Báhjaá, téénere níhbaho ditye fnune íjkyane. Aane Báhja míñéécú wañéhjícuma: tujkénú wáñehjívatémé ímarámaja, márámáhebáánetu teeja míjcónúmeíñeri márámáheííñeri mekíjkyónélliíhye, Máráma Bóóake ditye bóhówajtsóne; ááné allúvú wáñehjívatémé íwaanája, teejává tsúúca ínúmeíñeri Wáána Bóóake ditye bóhówajtsóne, ááneri tsanééré wáánari kijkyóme.

Aane báhja ímarámájama íwaanájá ditye méénúné raahórí áwámyejtéké meménúme. Tsiimépe wajpíímú iíjkyánetu tsúúca ováhtsámújuco ditye pájtyéne llúúva. Ááneri ováhtsámuke mihllémé áachívú walléémú iájtyúmítuki. Áámeke lluuvánúmé botsíi ditye ííbii ióóveki. Téhdure úwaabómé muhdú panévá wákimyéiháñé, llííñájaaháñé ditye iwáájácuki.

Áámeke cúúvéuúvújuco mújcojúvú itsájtyéne pahúllevátú ditye tsójtsone, nújpakyo tsíjpava ditye iújcuki. Aame iité Eemu kéémemu Ilíjchune apííchónécoba. Tsáhava mújyú Eemu wallémú iítéityúne.

Téhdure téhullétúré táúmeímyé mááho, mátsajca, píícaba; ínehjí imájchone iímíllenéhjí vujvúmudi, mútsucóónetu imyéénúneri. Áánáa caatyé diityéjtsííjúmú, íímyemu, íítyáállemu íjkyame aabo wáájacúmé májtsivá aabójúúne, tsamééré walléémú iékéévéjcatsíñe wáhtsimére.

Ááné boone tsitsífvé wáñehjívatémé Tsuhtsúmu, ápíhajcúné pájtsuuhójí óónóvámeíñe, nééiyóne. Tsuhtsúmú wañéhjí lleevá keejáhjáa tsúúcajátújuco íavyéjuma, imyémema, míajtémá, iéémuma, tééjá ápíhajcúné mímócúwa íaabájajtémá íjkyajáre. Ááneri tééjá apíhajcúné mímócúwama íabájajte taabó cahmárí tsítsífneúvu, ááne oonóvámé ídyohjíbááné oonóvari.

Aane Tsuhtsúmuri cóóji kijkyómé báhjáduú, áronáa imájtsí tsíhdyure wániivyéme, ááneke "tsitsííve májtsi" dillóme. Áánetu pejco Tsuhtsúmu májtsiyéjuco ditye májtsiváne. Ááné boone botsíi tsííñé wañéhjíné lléévatsómé bááeja iánúmeíñé boóne.

Aanéhjáa Íñejéjá íeemújama íjkyája mémé Túráácaja, áájá avyéjuubéhjáa Míívyéjí Nííwaco. Áánetúhjáa Daallímuja íeemújama íjkyája mémé Tsáwáámyuja, áájá avyéjuubéhjáa Cahpóji. Téhduréhjáa Ájijéjá iéémuma íjkyája mémé Néépájyuja, áájá avyéjuubéhjáa Bíjcari.

## MÉÉMÉBÁ WAÑÉHJI

Méémeba wáñehjívatémé mééméhé pañére, tsanééré méémeba íjtyáhóójá pañe íjkyánélliíhye. Ááneri báñéjujte aahívé wájyáhumínema, kijtyúwááne némeíñé, imíwu óónóvámeíñe; aane tsá walléémú íítetú dsícáábova tene íjkyánélliíhye. Ááné boone ováhtsámú báá pájcoojíré pamévá iámé meeme májchóméhjidi, diityédí idíllómeíñe diityé tsiijyúeju tsíijyúvemeré..

Teenévá báñéjúúbé kijtyúwatu cuhríbake ditye kíjtyuube ijkyá diibyéváa ímichi Dóórámé já allútú méémehe bájtsoóbe, áánetu báñéjuube ijkyá Meeméhi, dííbyere cuhríba íjkyároobe, méémehéváa ípívyéjtsoóbe. Aahéváa méémehe Llíjchuííhyó naní Dóóráme Bóóake, dííbyé ájyúwamúpɨ ĺñɨjɨ mééwamúpɨ tajɨ iíjkyáijyu.

Téénéllií méémébá wañéhjɨ májtsí tsá me lléébotúne. Ááné pañe méníkyojto tsajtyé Ééteke, tsijpi tsajtyé cóóyáímuke, diitye eete méémeho pɨhjánélliíhye. Ááneri mékijkyó chehkémuri, téénere tehkéhe néévá mebóhdóne meóónóváúhjɨri.

## UJCÚTSÓ WAÑÉHJI

Téhdure jamúnaa wáñehjívaté Ujcútso, dooháñé lleenéháñema ditye újcútsóné wañéhji. Píyiijyá pañe píyiijya újcutsóme, mííjillé pañe mííjille újcutsóme; ditye dóópívyenúijyu amómeke, éécone píuváme, újcutsóme. Hná jamúnaa úmúúpivyéné újcutsómé Ujcútsó wañéhjiri.

Téhdure tééné wañéhji májtsí báñéjujte ááhívetsóné tsá walléémú íttetú, dsícáábova téhdure tene íjkyánélliíhye. Áánépañe báñéjúúbé méníkyojto tsajtyé vijvímuke chiiyóroma, imíwu wáhtsimére. Ááné wañéjiri kijkyómé úméheííñetu wáhdahííñé ipíkyóóneri.

## TÚRÍ WAÑÉHJI

Túrií nééiyóné ííñimyé nííwau páturiíjí nééneé. Tsaapíváa memúnáajpi Iliiñájaari péébeke Tújpá Diihóu némeíñe bóóá iékéévéne tácúruhcó dsíjívéébeke idyóókií.

Aabéváa iapííchojtééveri vááúmeítyuube íjkyánéllií bóóa "Tsúúcajáubá dsíjíveébe" iíjtsámeíñe páároíñúhi. Áánemáváa tsijpi bóóáke dibye újcuténé allúrí ibóhííne néríívyeebe úméhé níjcaúvu. Aabéváa cáámetu íllityécunúúbéré iítehíjkyánáa Tújpá Diihóú tsijpi cúúvéne bóóama tsáámutsi nehcóvará ijtyááva, árónáacáváa tsáhájuco dibye íjkyatúne.

Aanéváa cáámetu dibye <del>íí</del>tehíjkyánáa dííbyeke néhcomútsíyé ´pats<del>í</del>—páts<del>í</del>` péémútsidítyú idyéjuri cúúvéne bóóá péébe májtsiváhi: — Tújpa, Tújpá Dɨɨhóu, okéubá ú bañú dílliiñájajtáávari.

Áábekéváa tsuullérí Tújpá Dihóú péébe áñujcúhi:

—Muhdíkyaabé uke ó báñuú éhtsíhyi íjkyane tálliiñája.

Téénélliihyévá Túr<del>í</del> lleenébá piivyé idyéjúéwatu. Ááneri mékijkyó míwáácuri; báñéjujte tsuullééwari, áánetu méníkyojto idyéjúéwari.

Ááneri wáñehjívatémé caatyé ííñimyému llúúváré wáájacúme.

## IHCHÚBÁ WAÑÉHJI

Ihchúbá wañéhjí meenúmé apááñéré Ihchúbá níítyécoóca, tsá pevéijyu ditye méénutúne. Áábeke dííbyé miájtéré iékéébeke fícuvé, méníkyojto amóméwuúmuke píjkyúmeke, bóhífmeke cáráájí pañévú ipíkyóómedi. Áábeke cúmúíhkyú allúvú pikyóómé tétsihdyu dibye pámeekéré míamúnáake ityúkévéjtsoki.

Ihchúbakéváa íhdémúnáaúvú meménuhíjkyá Píívyéébé ajchi dibye íjkyane. Aabéváa níjkyéjitu níítyeebe májchota niityétsohíjkyá míamúnáakéváa májchota ipíhtótuki. Téhduréváa tsívahíjkyaabe bohi, ímijyu, ímiáájú, ímiá íjtsaméiháñé, náhbévajcátsiháñé, míamúnaáváa ímítyú ííñújiri íjkyácoóca, Píívyéébeváa dííbyeke néhdújuco.

Áábé wañéhjiríváa tsá miamúnaa cááyóbáityú, néhnílléjcatsíityú, úhbájcatsíityú, pájúváityú; diityékeváa ihdíkyáné imítyú pájtyéíyóné ihdétu.

Téénéllií Ihchúbá wañéhjɨ májtsí íɨné imíjyaúhaja, ɨmɨá ɨjtsaméityu íhjyúvajúhjɨ; dibye májchota níítyetsóné téhdújtsojúhjɨ. Áábeke tsajtyémé tsíjyáhjivu kiá dííbyé miájté íjkyájahjívu wáñéhjinuméré. Áábeke kiávúhjáa dibye níítyétsihvu ditye óómíchócooca pityájcojúúneréjuco ditye májtsiváne.

Áábeke pítyajcómé tavíhyejúvú dibye pééíñé ihde. Átsihdyu paarómé lláhájtsí níjcaúvu, aabe tétsihdyu wáámenéjucóó cááni Píívyéébe éllevu níjkyejívu.



# Fiestas que se realizan después de la construcción de la maloca

Las diversas fiestas que se realizan después de la construcción de una maloca tienen por objeto mostrar el poder y el dominio que tienen sus dueños frente a los demás. La primera fiesta que se organiza una vez terminada la maloca es la fiesta del pisoteo de la maloca, que consiste en pisotear y aplanar el piso de la nueva maloca.

Después se lleva a cabo la fiesta de la inauguración de la maloca, en honor al techado. Esta inauguración se hace en dos etapas. Primero organizan la fiesta de la inauguración del cetico, en honor a la boa mantona, en el cual danzan con palos de ese árbol y cercan la maloca con leños de cetico. En seguida, realizan la fiesta de la inauguración del bambú, o techado de la maloca, en honor a la boa anaconda, y en la que danzan con tallos de bambú o marona.

Mientras estas dos fiestas se llevan a cabo, también se desarrolla el ritual de la dieta, paso obligatorio al que se somete todo hijo varón como tránsito de la adolescencia a la juventud. Para que no sean vistos por las mujeres durante el ritual, los mayores cercan a los jóvenes fuera de la maloca. Allí los jóvenes son icarados para que puedan mambear la coca, y son instruidos en diversas técnicas de caza y trabajos agrícolas. Todas las mañanas, muy temprano, son llevados al río para lanzarles chorros de agua a fin de que obtengan el ímpetu del agua. Además, tienen el honor de observar cómo los ancianos entonan sus trompetas ritualeras, de sonidos muy agudos y penetrantes. Estas trompetas nunca deben ser vistas por las mujeres.

Desde su escondite, los jóvenes pueden pedir casabe, maní y caldo de la yuca dulce, es decir, todo lo que desean comer para saciar su hambre, usando silbatos hechos de fruto de lechecaspi. Mientras esto ocurre, las madres, tías o abuelas de los jóvenes danzan en fila dentro de la maloca y, tomándose de las manos, entonan canciones alusivas al ritual.

Después de este proceso, realizan la fiesta de la alborada de la nueva maloca, que consiste en pintar los horcones de la maloca con pintas cuneiformes.

La fiesta de la alborada se lleva a cabo -según el orden histórico, heredado desde muy antiguo- solo en la maloca que cuenta con su trono, con su denominación, con sus Amos de la Garza, con sus trompetas del ritual, y que en sus horcones principales y en los de la puerta tienen "guardianes" que los protejen.

En esta fiesta, los horcones principales y el horcón de la puerta son pintados con greda blanca y sobre ellos van los diseños cuneiformes que representan la esencia de cada clan. Durante el día danzan como en la fiesta de la inauguración, pero sus canciones tienen otra tonalidad, a las que denominan canciones del amanecer. Por la noche, cantan y danzan la fiesta de la alborada.

Después de que se realizan estas fiestas, que son la base después de la construcción de la maloca, los dueños pueden organizar otras fiestas a su agrado.

En este orden, la maloca del clan Aguaje se denominó Casa de las Mariposas, y en ella se realizó el ritual de la dieta cuyo curaca fue el señor Miveco. La maloca del clan Mono Perezoso se denominó Casa del Pintomamillo y en esta maloca también se organizó el ritual de la dieta, cuyo curaca fue el señor Churay. Por último, la maloca del clan Caraná se denominó Casa de las Izanas y en ella también se efectuó este ritual, y su curaca fue el señor Bicari.

## FIESTA DE LA CHICHA DEL PIJUAYO

La fiesta de la chicha del pijuayo se realiza solo durante la temporada de cosecha de este fruto. En esta fiesta la tina de corteza de topa es llenada únicamente con chicha del pijuayo.

El invitado principal ingresa con cascos hechos de la topa que son tallados y pintados cuidadosamente. Su entrada en la fiesta no debe ser vista por las mujeres porque significaría mal augurio. Después de esta entrada, los jóvenes participan todo el día con máscaras y tallados que aluden a todos los animales que se alimentan del pijuayo, cantando sus canciones.

Allí, el zúngaro, que tallan en el casco del invitado principal, representa a este pez que sembró el pijuayo en el patio de la Casa de los Peces, y el invitado principal representa al cormorán, desdoblamiento del zúngaro, quien fue el creador del pijuayo. Este pijuayo fue robado por el pucunero a la anaconda, padre de los peces, cuando fue marido de sus dos hijas sábalos. Por esta razónnong no se entienden las canciones de la fiesta de la chicha del pijuayo porque se los canta en el idioma de los peces.

En la fiesta, uno de los yernos del invitado principal ingresa con máscaras que representan a mosquitos que sorben el pijuayo, mientras el siguiente ingresa con máscaras que representan a las orugas que se alimentan del pijuayo.

Los asistentes danzan con maracas hechas de tutumo ribeteadas meticulosamente de acuerdo con las pintas de cada clan.

## FIESTA DE LA RECOLECCIÓN DE ALIMENTOS

Los dueños de una maloca realizan la fiesta de la recolección de alimentos con la que solicitan carnes y frutas distintas, las que quisieran comer.

En época de la cosecha de la cumala, solicitan esta fruta. En la temporada del copal, solicitan el copal. Cuando quieren comer pescado o carne, solicitan estos alimentos. Es decir, todo lo que se le antoje a los dueños de la maloca, lo solicitan mediante esta fiesta.

De la misma forma que en otras fiestas, el ingreso del invitado principal no debe ser visto por las mujeres porque significa mal agüero. Mientras tanto, el yerno del invitado principal lidera el grupo de flautistas quienes ingresan danzando uniformemente.

Esta fiesta se danza con palos que llevan sonajas de shacapa que hace que la fiesta sea más divertida.

## FIESTA DEL ICARO DE LA SERPIENTE

Esta fiesta lleva ese nombre por la forma roma que tiene la cabeza de la serpiente. En una ocasión, un bora que andaba de cacería había sido atrapado por una boa constrictora llamada Ají Colorado. El hombre iba a ser comido por el animal. Entonces, usando su poder, el hombre permaneció inmóvil, la boa creyó que estaba muerto y lo dejó por un momento.

Mientras la boa iba en busca de otra boa para invitarla al festín, el hombre despertó y trepó a lo alto de un árbol. Desde arriba, y con mucho temor, vio que Ají Colorado regresaba acompañado de otra enorme boa negra que venían a buscarlo, pero no lo encontraron.

Mientras lo buscaban, vio que andaban en círculos y que la boa negra, que iba por detrás, cantaba una canción que decía: "Ají Colorado, presumo que me estás mintiendo con el producto de tu cacería". Entonces, Ají Colorado, que iba por delante, le contestó: "¡Cómo es posible que pienses que te he mentido si estaba aquí el producto de mi cacería!".

Por este motivo, las canciones de augurio de esta fiesta empiezan desde la fila de la retaguardia, en la que se danza en filas de dos pares, una tras otra. El invitado principal ocupa las filas delanteras, mientras que su yerno lidera las filas de la retaguardia.

Esta fiesta la realizan únicamente aquellas personas que practican el icaro de la mordedura de las serpientes venenosas.

## FIESTA DE LA GARZA REAL

Esta fiesta solo se realiza cuando desciende a la Tierra la Garza Real, no se lleva a cabo en otras ocasiones. Allí, los Amos de la Garza le dan de comer con pececitos vivos puestos en un nongo, pescados por el yerno del curaca. Luego lo colocan sobre el armazón del manguaré para que desde allí oriente a los hombres del mundo.

Antiguamente, los hombres decían que la Garza Real era el hijo del Creador, quien descendía del cielo transfiriendo alimentos a los seres humanos para que no falten provisiones en la Tierra.

También traía consigo la sanidad, el gozo, el buen juicio, los buenos pensamientos y el compañerismo cuando observaba que el mundo estaba en desorden, tal como lo consignaba el Creador.

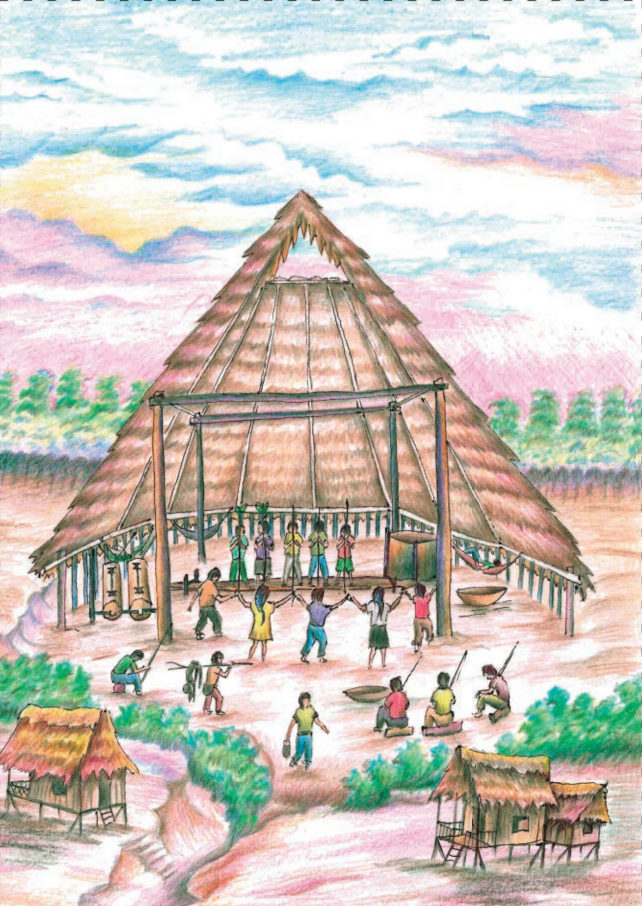
En esta fiesta los hombres no deben estar enfadados u odiándose y con tristeza, ni tampoco actuar con egoísmo, porque, de lo contrario, puede sucederles alguna cosa mala.

Por esta razón, las canciones de la fiesta de la Garza Real aluden a la ternura, divulgan el buen juicio y son canciones de agradecimiento por las provisiones que trae la Garza.

Durante su estadía en la Tierra, la Garza Real es llevada a otras malocas. Las que tengan Amos de la Garza harán fiestas en sus malocas. Al final, hacen que la Garza retorne al lugar donde ha descendido y cantan esta vez canciones de despedida. Antes de que se vaya, en la cocamera, realizan un ritual de despedida, luego la sueltan al borde del patio de la maloca de donde alza el vuelo de retorno hacia el cielo, hacia su padre, el Creador.







## Muhdú ámejca me lléévatsóne

Ámejca ijkyá páñétúene ihtsútúné wañéhjí Llaaríwá íjkyane. Ááneri meménúmé Ihchúbá miájté íjkyáímyeke, tsííménedítyu.

Aane illéévátso mááníuba wallóómé fhnáhóóné ávyéjuube ténehji wáájácúúbe éllevu, tsííñé dohjfbamúnaa íboohówame mfajtémá íjkyáme éllevu, aame báñéjujte.

Ááneri úméhomúnaa ijkyá ámejca méénúúbé tónujte, méníkyojto, tsíjtyeke ávyéjujtéké íhdyúenéré mááníúbari ámejcávú míñutsóme.

Aane Llaaríwá imyéénu, tééjamúnáá walléémú caatsó tsánuhbá ajchótá mítyane íjtyaco iíjkyaki, téénetu mááhóhañe, cáhgúnuma pɨcabááné imyéénuki. Téénéllií ucáávemúnaa, ávyéjúúbe ájkímú íjkyame, pɨaabó panévatu: wajpíímú pɨaabó ííbii, máániu, úmetuu, cooháñee íjkyánéhjɨtu; áánetu walléémú caatsó mítyane íjtyaco iíjkya, téénetu mááhóhañe, cáhgúnuma pɨcabááné ditye imyéénuki. Ááné allúrí ávyéjuube mɨvájɨúcunú Píívyéébeke tavíhyéjuri, dibye mɨamúnáake ityéhme ámejca iíné imíjyaú iújétééveki. Diibye mɨvájɨúcunúneri tsá tene álletúne, ááneri báñéjujte taavá páábé iáábeke ámejca ipájaki.

Aanéi wañéhjí uubámyéjcóójí ihde ijkyámé tsaate cáhgúnuco pááyúcuímye, báñéjujtédítyú tsáámeé. Aame wañéhjí cahgúnúcó paayúcumúnaa ijkyá, báñéjuube tsaapi ímyéníkyojtóké méménuube, tsíjtyema ipíhkyáávéne cáhgúnuco pááyúcutéme. Aaméi áméjcá cahgúnuco íjtyáhóójari íjkyane újícóhaamíneri wátájcómeíñé pááyúcútúné ihde tsáhai múha cáhgúnuco píívyetétú iádone.

Áánetu báñéjujtee, úméhomúnaa, paayúcumúnaa íjkyame tsajtyé ijtyáávaháñé íahpa wañéhjivu. Áámeke caatyéhjápe máániu ájcume tehmé ííbii, máániuu, umee íjkyánema; áánetu méwamyu tehmé picabáánema, mátsájcama, ijtyáávaháñé ibóónénuki.

Aane ámejca lléévane úúbálléné cuumúvá piivyé pápihchúújcoojívatu wañéhjí ihde. Ápejco aamúmé pécójpiinétú tsitsíívevu úmejcúúmu, téjcooji ume ditye újcúñélliíhye.

Tsípyejco cuumúnúmé bucájajcúúmu, tsitsífvevu walléémú boonémú bújcááíñélliíhye. Téjcooji idyé piivyéné ijcho. Ucáávemúnaa Ilíyihllóneri adótú tsaatéké iájcúne májtsivá ijchójúúne, tsáijyu diityéké illéboobóne.

Tsípyejco cuumúnúmé gunúcujcúúmu, tsitsiívevu wajpíímú íjtyáhóójá méénúné pañévú walléémú wañéhji cahgúnuco gúnújcúíñélliíhye. Nihñéejcóóji cuumúnúmé cáátujcúúmu, téjcooji ditye cáátúháñeri íjpííma íhyúmine óónóváíñélliíhye. Tépejco, pécójpiinétú cuumúnúmé wañéhjijcúúmuréjuco; áánejtééveri, cóójiháñé pañévú wajpíímú cúúmuri táúmeí walléémuke chihchímú, mátsajca, mááho, piicaba, iájyabáávaténéllií imájchoki. Áánáa tsaate wáájacúmé cúúmuri ílluréjuco wájyámunúne, muhdú ídyohjibááné pañe wájyamúnú íjkyáneri.

Téjcooji tsúúca wañéhjivu páábé ihdéejpi uubámyenú ijtyáávaháñema. Báñéjujte ááhívétúné ihde, áméjcamúnaájtétsí waatsúcutéhi: ííbii, máániu, úmewaa íjkyánema wajpi péénáa, walle píícábama mááhoji tsajtyéhi. Áánejtééveri ijtyáávaháñé idyé újcujéme. Áánáa ucáávemúnaa ijchójúúné májtsívaméré tsaatétsáhjike adóháñema waatsúcú ditye iímíjyúúveki. Aame ááhivémé tsúúca kijkyójucóóhií, ááneri ováhtsámú mahmú bádsíjcama iékéévéjcatsíñema, imíwu cáátúnúmeímyéhji.

Téhdure báñéjúúbé méníkyojto tsajtyé chiiyóro. Áánetu tsaapi "Néhní Ihjyu" ditye néébe lláhájtsí níjcáutu "Keenává wañéhji múnáállé ajíne, keená tene íjkyaca tsíváíyolle o máchohíjkyaki" llíhkyámeííbyéré llééhówatu íllaáyohíjkyá íballóówari, tééja múnáalle iájcu iiná dibye táúmeíñe. Ehdu panéva májchoháñé táúmeííbyénijkévá cuuvé pañe ííbii mááníuma illíhkyámeíñejtééveri dibye táúmeíñé ditye ájcútsihvu.

Aane pejco tsúúca ihchúbá miajtétsikye ditye imyéménu pámeere úúbamye tééjájpiinévu píhkyaavéhi. Áámútsikye tsaapi keeme tééne llúúvaháñé wáájácuube ácúúvetsó míwáácu íjyawáácú mácapáhetu méénúmeíwáácú, imíwu óónóvámeíwáácú aallúvu. Ááne tsáápiitsádí íhñíwáú allúvú íhyójtsi ipíkyóóne miamúnáake neébe:

— Íkyoocátú áánu Cúwáji Bíjcá íjkyáábeke "Mijcói" ílluréjuco ámuha medíllohíjkyaíñéé. Téhdure áámye Ñeemíyé íjkyálleke ílluréjuco "Payúji" ámuha medíllohíjkyaíñéé.

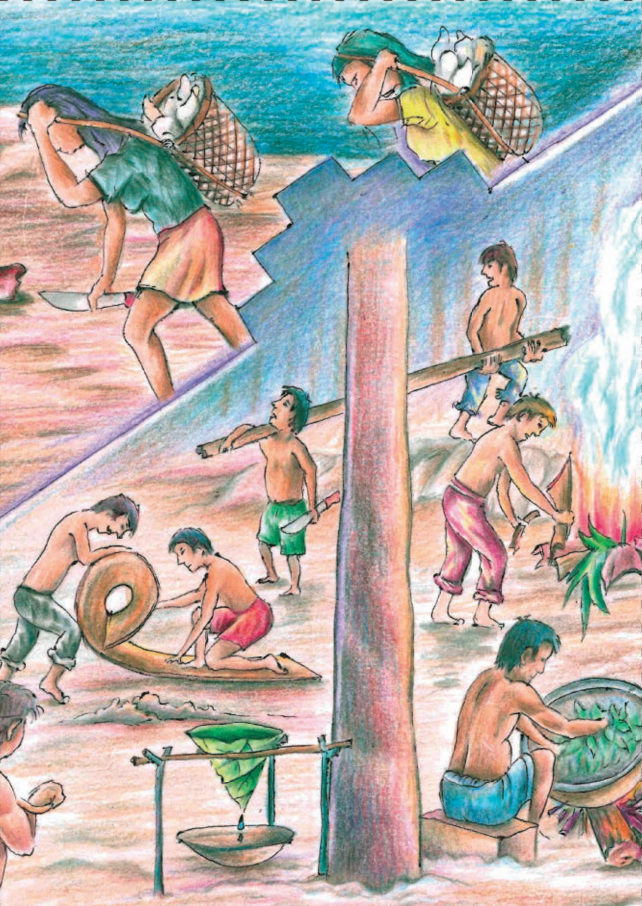
Ehdu llúúváábe néécooca wañéhjimúnaa wáñejcóhi.

Mɨjcói, Payújɨ, nééne méméécuri, ihdyu íñejé pañéré meménúmé ihchúbá mɨájtétsikye, muhdú ɨhdétújoco úúbálle néhdújuco. "Mɨhjcói" nééiyóné, bóórámú ɨhdémúnáá avyéjúúbé ajyúwakéváa ijyééú bóóa dóóbeke ditye illííhyánu báneeba ditye mɨjconúne. Áánetu "Payújɨ" nééiyóné, bóóákeváa icátsiúcúúbeke illííhyánúné boone mihlléwá ditye pááyucúne. Áánetu llaaríwá ijkyá ditye bóóake náávenúne, aawa meenúmé wáánahe cuumúrúhetu.

Átsihdyu áméjcá aabájaabe wajpíímuke wajtú úméwá allúvú mááníutu ipíkyóuuhájivu, áánáa mewa wajtú walléémuke íjtyácó mahóúúhá allúvú mátsájcatu ipíkyóuuháji. Ááné boone pámeere wáñejcóhi.

Pejco ílluréjuco ditye llééneba májtsiváné iiná wañéhjitu iijtsúcunúnéhji májtsívamére, tsáijyu wañéhjimúnáake llébóóbomére. Aame píváhava íkyáhajchíí lléénebááné májtsivá péjcotúréjuco.

Aane caatyéké wajpíímuke ditye llébóóbómé taabámú llébóóbóbeke ajcú mááhójť pañe cúdsťhavu mátsájcama, áánetu wajpíímuke pťhjatsómé máániu nújpákyotu iúménúnetu. Áánáa tsaate wajpíímú tsiijyúvé pápejcóré muhdú wañéhjť néénetu íhjyúvajúhjť. Ehdu teene muhdú ámejca melléévatsóne.



### Cómo se realiza la fiesta del nombramiento o lladiko

La fiesta del nombramiento viene a ser la fiesta principal dentro de una maloca. En esta fiesta se nombra a los niños que serán los Amos de la Garza Real.

Para realizar esta fiesta envían el ampiri de compromiso a la persona que conoce de estos asuntos y que al mismo tiempo es curaca de un clan, cuya maloca cuenta con Amos de la Garza Real y que también son los invitados principales.

En la velada también se encuentran los invitados de la sal silvestre, que son aquellos curacas o jefes de clanes a quienes el cuñado o yerno del dueño de la fiesta invita aparte con un ampiri de compromiso que es preparado únicamente para ellos.

Un mes antes de la fiesta, las mujeres rallan yuca para juntar suficiente almidón con el que prepararán el casabe, la cahuana pura y la cahuana de la yuca dulce. Los ayudantes son familiares del dueño de la fiesta y colaboran en todo el trabajo: las mujeres rallan la yuca y los hombres ayudan en la preparación de la coca, el ampiri, la sal silvestre y la recolección de la leña.

Por su parte, el curaca de la fiesta invoca a Dios en su cocamera para que cuide a las personas y para que la fiesta se lleve a cabo sin problemas. Por la intercesión del curaca, la tierra no llueve y el invitado puede cazar animales para ofrecerlos en trueque durante la fiesta.

Un día antes de que se realice la fiesta, el invitado principal envía a un grupo liderado por su yerno para que aperture la cahuana de la fiesta. Antes de esto nadie puede beber la cahuana, cuya costumbre es que esté cubierta con hojas de plátano.

El día de la fiesta, el invitado principal, el invitado de la sal silvestre y el grupo que apertura la cahuana llevan su mitayo por separado, y son recibidos por quienes los invitaron o por los que fueron asignados para su recibimiento (con coca, ampiri y sal silvestre), mientras sus mujeres los esperan con cahuana de yuca dulce y el maní, a fin de cambiar su mitayo con casabe.

El golpe de manguaré que anuncia esta fiesta, comienza tres días antes del día principal. En la primera noche, desde la medianoche hasta el amanecer, entonan el golpe de la sal silvestre, porque al amanecer los hombres prepararán la sal silvestre.

La siguiente noche entonan el golpe de la preparación del casabe porque al amanecer las mujeres prepararán el casabe para cambiar con el mitayo. Este día comienzan las canciones de invitación o reclamos unipersonales, realizados por los familiares del dueño de la maloca, quienes en pequeños envases convidan bebidas a las personas que quisieran comunicar un mensaje o un disgusto acontecido durante la fiesta.

A la siguiente noche entonan el golpe de la preparación de la cahuana, porque al amanecer los hombres construirán una tina de corteza de topa en cuyo interior las mujeres depositarán la cahuana de la fiesta.

El último día entonan el golpe de la pintura, porque aquel día las personas orlarán sus cuerpos y sus rostros con tinte de huito y plumajes diversos. A partir de la medianoche entonan el golpe de la fiesta propiamente dicho. En el intermedio de esta entonación, durante la madrugada y mediante el golpe de manguaré, los hombres solicitan a las mujeres pedazos de casabe untados con ají negro, junto al maní, el casabe y la cahuana de la yuca dulce, a fin de saciar el hambre que sienten. Mientras esto

sucede, algunos hombres entonan golpes de juego que aluden a anécdotas de diversos animales, según sus clanes.

Llegado el día de la fiesta, diversas personas acuden a la fiesta portando cada una su mitayo. Antes de que ingrese el invitado principal, los dueños de la fiesta les dan la bienvenida con honores: mientras el hombre lleva coca, ampiri y sal silvestre, la mujer lleva su cahuana de yuca dulce y su casabe, en tanto el mitayo es recogido por sus colaboradores.

Asimismo, los familiares del invitado principal reciben, en parejas, a sus invitados con canciones unipersonales de bienvenida, convidándoles diversas bebidas.

Una vez en la fiesta, el invitado principal danza sobre el tablón que representa a la anaconda mientras los jóvenes y las señoritas danzan en filas, saltando y haciendo gala de sus matices llamativos.

El yerno del invitado principal lleva la danza de las flautas, mientras que un hombre denominado Malhablante, desde el borde del patio y provisto de una espada, reclama comida, diciendo:

—¿Dónde está el macambo seco de la dueña de la fiesta? Y si hubiera, ¿por qué no lo trae para comérmelo?

Vociferando así, golpea con su espada el techo de la puerta principal para que la dueña de la fiesta ofrezca lo solicitado. El Malhablante continuará reclamando todo tipo de comida desde la tarde hasta el anochecer, y termina sus reclamos cuando le dan coca y ampiri que previamente haya pedido.

A la medianoche se realiza el ritual. Todos los invitados se reúnen en media maloca para observar el nombramiento de los Amos de la Garza Real. Un anciano conocedor del icaro para esta ceremonia, hace sentar a la pareja de niños sobre dos sillas

hechas de madera de palo de rosa, cuidadosamente adornadas y matizadas. Luego, el anciano impone la mano sobre la cabeza de cada uno y advierte a los presentes:

—A partir de ahora ustedes llamarán El Cercador al que fue Hoyo Dormido. Asimismo, llamarán La Dama Abridora a la que fue Niña Llorona.

Cuando el anciano declara este nombramiento, los presentes exclaman hurras y vivas.

Aquí cabe aclarar que con los nombres de El Cercador y Dama Abridora, el clan Aguaje nombra a sus Amos de la Garza Real, según su procedencia y fundamento histórico.

El nombre de El Cercador proviene de la historia de un antiguo curaca bora cuya hija tenía de mascota a una boa. La boa devoró a la joven. Para matarla tuvieron que "cercar" con tapaje una poza de río; mientras que el nombre de La Dama Abridora procede del acto de "abrir" el cerco del tapaje que hicieron en una poza de río después de matar a la boa. El tablón del lladiko representa a la boa anaconda, que es hecha del tallo de la canela moena.

Inmediatamente después de esta ceremonia, el dueño de la fiesta reparte a los hombres adultos pequeñas porciones de ampiri sobre pedazos de sal silvestre, mientras su esposa reparte a todas las mujeres porciones de maní sobre pedazos de casabe de almidón. Finalizada la distribución, todos vuelven a vociferar hurras. Con esto termina el ritual.

En la noche continúa la danza de la fiesta principal. Los hombres cantan mensajes o augurios sobre la fiesta y sobre los niños nombrados. Algunas veces también, cantan en protesta contra los organizadores de la fiesta.

Si los grupos de danza son numerosos, la danza de la fiesta principal se lleva a cabo cerca de la diez de la noche. Por otro lado, si alguno de los invitados alude a alguien con sus canciones, la esposa del aludido le regala piña y maní dentro de un casabe; mientras que a los hombres danzantes los hacen lamer ampiri diluido en agua. Por otro lado, algunos hombres en solitario cantan toda la noche canciones de reflexión que determinan aspectos de la fiesta. Así es cómo se realiza una fiesta de nombramiento.

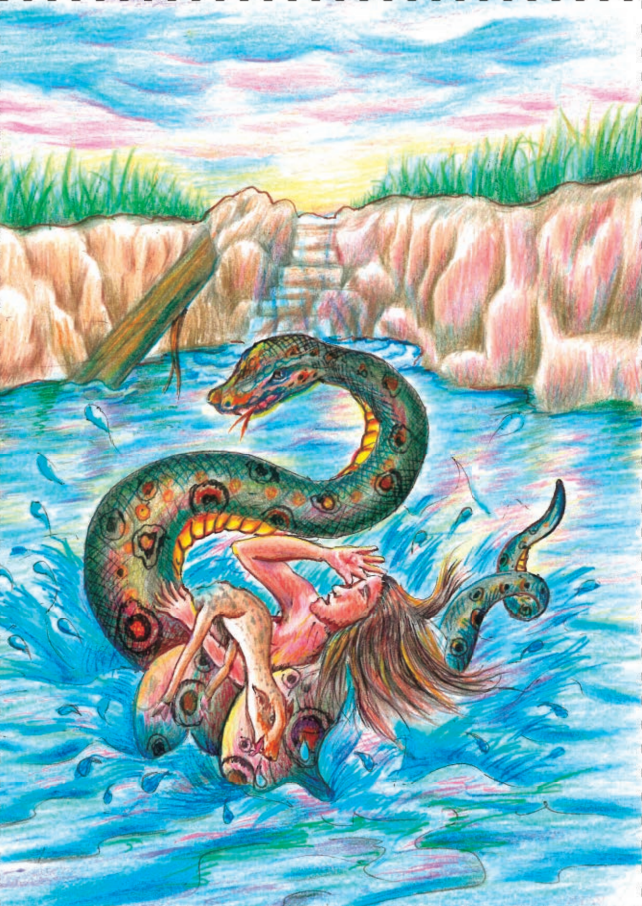




# Muhdúhjáa íhjyúhañe mújtane

La confusión de las lenguas





## Muhdúhjáa íhjyúhañe mújtane

lñejé ihdééjpi mémeváa Míívyéji Nííwaco. Áábé ajyúwaváa bádsijcaja íjkyalle watóówaháñé pañe miheelléré pehíjkyá nahcómuke. Aalléváa tsáijyu miheelléré péélle ájtyúmité ííhyúúcoba watóówá pañe. Aaúváa ihjyávú itsájtyéne píkyoolle iiicúvé tehkébá pañévu.

Aaúváa ííhyúúcoba tsijkyá bóóáwu, áábekéváa píkyoolle llíyííhyó pañévu, áánemáváa éébuhíjkyalle éécówuúnetu. Aabéváa kémúhréjuco néénéllií píkyoolle <del>íii</del>cúvé cárááj<del>í</del> pañévu, áánemáváa téhdure éébuhíjkyalle éhnííñevu.

Aabéváa éhnííñevu kééménéllií píkyóhjelle íhmujcóéébá pañévuréjuco, áábekéváa éébuhíjkyalle cááni tááváné iámedítyuréjuco, méénímudítyú, níívúwámyudítyú, tájcúmudítyú, biirúmudítyú, téhdure tsíjtyéhjidítyu.

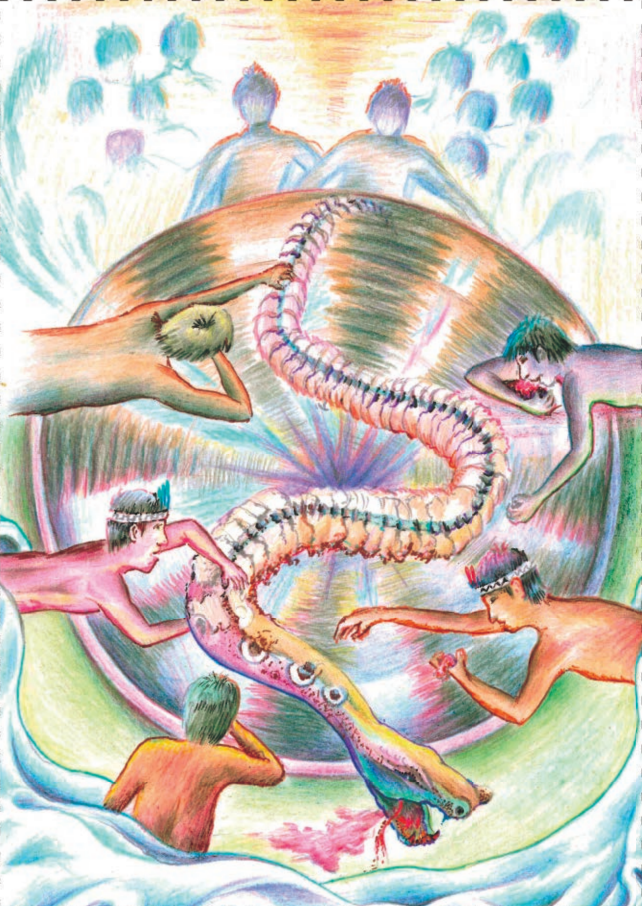
Aabéváa tsúúca mítyaabe íjkyaabe múhcóeeba nudíf mítyaaba tsúúca ííñújf lliiñémájuco. Áábekéváa tsáijyu ííbadítyú éébutéllé nórááveté dibyéváa núdífnetu téébá pañévújuco. Áállekéváa mehdúcuube ííbamájuco.

Áállekéváa cáánimu téhmehíjkyará óómípítyúlleke, árónemáváa cááni mújcojúvú úráávyeebe ájtyúmité dilléváhacáa nóraavéné páheju nééneé, áánetúváa bóóa úmivá teehi cáájávéneri. Waajácuube tsúúca bóóa dííbyé ajyúwake dóóneé. Aanéváa kímóóveebéré oomí ááhivu, áánemáváa úúbálletéébé ihyákímuke tehdu íhyájyúwake tene pájtyene.

Áánemáváa tsípyejco ihyákímuma imámávyéne tsáápiikye lluuvánúme. Áábekéváa cúúmúbá pañévú iúácóne tsajtyémé

mújcojúvu, áábekéváa nújpákyó pañévú iwááóótúné ihde nééme dibye icúúmúnuhíjkya bóóá ihbáú pañe iíjkyácooca ditye iwáájacu kiájucó dibye íjkyane. Áánemáváa cúúmúbá allúvú iáábé mihénetu ipíkyóóne waaómé nújpabya tsááné pañévu, áábekéváa bóóa mehdúcúhi. Aabéváa cuumúnuhíjkyá cúúmuba bóóá iibúwá pañétu, ááneríváa waajácúmé nijkéri dibye íjkyane, áánélliihyéváa mijcónúmé tsáné mihlléwá dibyéváa núdiné banéébá aaméjutu. Aabéváa nújpakyo áráávénetu tsiiñe iiváa ikyééméné banéébá pañévú wájtsiibeke nijkétu téhdure mihllémé cohpéwu. Áánemáváa iiicúvé ojtsívá, iiicúvé namíjtyari iníínúne aamújucóómé illííhyánuki. Aabéváa tsúúca dsijívénéllií paayúcúmé mihlléwá nújpakyo iicúi iárááveki. Áábekéváa ikijihtánúúbeke ááhivu itsájtyéne tújucóómé iiicúvé carájiineri, áánemáváa báábáábeke tsúúca dójucóóme.

Áábé eecóneváa tujkénú dóómé ihjyúháñé mujtá bóóramu íjkyáiñévu. Áánetúváa tébajcújí éécone íjkyane dóómedítyú mujtámé páálléje íjkyaímye, diityé ihjyu bóórámú ihjyúdú néénélliíhye. Áánetúváa ujpáháñeréjuco dóómedítyú mujtámé tsihjyúmú, tohcúmuma tóólleme. Áánetúváa téjpayéjuco níhcómedítyú mujtámé tsíjtyehji túhujúúnemúnaa. Ehdúváa piivyéné íhjyúhañe.



### La confusión de las lenguas

Pelo de la Polilla era el nombre del antepasado del clan Aguaje. Este antepasado tenía una hija señorita a quien gustaba tamizar ciertas palizadas de los recodos de la quebrada en busca de camarones.

En una rutina de pesca, la señorita encontró un gran huevo atorado en una palizada y, cogiéndolo, se lo llevó a su casa y lo colocó dentro del pate de sus sacrificios. Cuando eclosionó, vio que era una pequeña boa, la puso en un cántaro y le daba de comer pequeños trozos de carne.

Cuando notó que la boa crecía, la puso en el nongo de sus sacrificios y siguió dándole de comer con más carne. Y cuando se dio cuenta de que crecía mucho más, la llevó a la quebrada y la dejó en el puerto pero seguía dándole de comer algunos animales cazados por su padre como sajinos, venados, majaces, añujes, entre otros.

Al hacerse más grande, el ofidio empezó a drenar el lago con toda la tierra que daba al puerto. Y en una ocasión, cuando la joven le llevaba un venado cenizo, cayó dentro de la poza drenada y fue engullida de inmediato junto con el venado.

De tanto esperar a la joven, sus padres empezaron a extrañarla. El padre decidió ir al puerto tras ella y llegó a ver el orificio por donde su hija había caído al agua. En tanto, la boa había escapado aprovechando la crecida de la quebrada. Comprendió, entonces, que la boa la había devorado. Lamentando lo sucedido, regresó a su casa y dio aviso a sus familiares.

La siguiente noche llamó a sus súbditos y con ellos se puso a meditar. Icaró a uno de ellos para la misión de represalia, al que pusieron dentro de un tambor y lo trasladaron al puerto. Antes de arrojarlo al agua, le indicaron que debía percutar el tambor cuando esté en las entrañas de la fiera, a fin de que sepan su ubicación.

Pusieron pieles de algún animal sobre el tambor y a continuación lo arrojaron a las aguas. Muy pronto fue engullido por la boa. Entonces, el hombre tocó el tambor desde el vientre del ofidio y permitió que el grupo sepa que la boa estaba aguas arriba. Construyeron el tapaje aguas abajo del lago drenado por el animal.

Cuando la boa regresó al lago donde había crecido escapando de la vaciante de la quebrada, la gente aprovechó para cerrarle el paso aguas arriba del lago con un infranqueable tapaje. Entonces prepararon lanzas de sus sacrificios untándolos con la pócima de sus sacrificios y se dirigieron a picar al animal para matarlo.

Una vez muerto, abrieron el tapaje para que el agua se vacíe pronto. Y, desviscerándolo, lo llevaron a casa, lo cocinaron en los nongos de sus sacrificios y se lo comieron.

De las personas que comieron la boa, la lengua de los primeros que comieron las carnes se transformó en lo que hoy conocemos como idioma bora. El idioma de los que comieron los huesos que aún contenían carnes se transformó en lo que conocemos como lengua muinani, que se asemeja al idioma bora. Por otro lado, el idioma de los que comieron las sobras se transformó en los idiomas andoque, murui y ocaina. Por último, el idioma de los que solamente tomaron la sopa se transformó en otros idiomas que no son entendibles. Es así cómo se originaron las lenguas en el mundo.







### Tsíhkyohómúúbé améjca

Tsíhkyohómúúbé Améjcavúvané páábé ihdéejpi míñútsómeíhi. Ááné ihdéváa Tóómehe uméhoonú tsácoomí múnáake, ááme éllevúváa úméhoma pééroobe úúveté míamúnáá dahpénééhori; áábeúvukéváa míamúnaa idyóóne íhjíne waagóó íúmihéné úniúvu.

Áábekéváa tsáápítyúúbeke áméjcamúnaa ityéhmehíjkyáróne nehíjkyá íuméhomúnáamáyéjuco dibye óómiíñe. Áábeúvú ihjíneváa naavéneréjuco íjkyaabe úúbámyé úmíwari úúbámyénuube ijchóvá wañéhji:

—Muhdíkyalléhjáaáátsíméjtsijuoképeúnehíjkyá"Tsáhanéhikye míamúnáá diñéénébari u ráárávécooca úúma díbáñejúvú o úúbámyénúityúne", oképe ú nehíjkyá áátsíméjtsiju.

Ehdúváa dibye májtsiváváné iájtyúmine mewa íllíwúuke nééhií:

- —Dííkyááníhya tsúúca óómiibye ijchóváhi, májo maáñújcutéki —iñéénemávápe téétsíwúuke ídyohjíbari icáhpáávyeíñúne añújcuvu dille péérónáa, díílleke Tóómehé naavéné iájtyúmíne ílluréjuco májtsiváne:
- —lijí, aajá, lléécócóheííñé ménécóheííñe —nééberéváa cávyááveíñú tsanééréjuco íhjíneba.

Aanéváa ucáávejcóójí páábé ihdéejpi úcáávémé pañe idyé Ívaké Muhmíbá úcááveebe íjchotéjucóóhií:

—Awárevá, bo, ájyúwamúpí Iliihyéré, Néébá Dómájcorájimééwamúpí Iliihyéreva "íñe, lva, mébañéjú diu, diu, diu, diu...". Ehdúváa dibye íjchone ítyónulle illéébóne nééhií:

—¡Juhúú, muuvá iáñújcu táhboonéejpi ijchójúú, kiávúhjané táñaalle péénáaáca...!

Ááneréjucóváa ijyócúpéte peébe, áánemáváa "chérií, chérií, chérií, póó", áámuube iíjchóróné dootówácoba lléhówáéhájcutu, ááneríváa íchahííwácoba áákityé íñújcáámí pañévu, áánemáváa tájúcoóbe:

—¡Tájtsɨiménémújtsɨfjúú, tájtsɨiménémújtsɨfjúú; muhdíkyallé bóónéelle tájtsɨiménémújtsɨjúdívú oke ftsáávetsójúú; tájtsɨiménémújtsɨjúú…!

Ehdúváa ityááne ácúúveebe llééhówáéhájcú déjucóvu. Aanéváa paméváré úcaavémé dílloíñuhíjkyá dííbyé chahííwácoba íñújcáámípañe íjkyánetu:

-¿Aca mú miñúháami íñe <del>ímihí</del>vane íjkyaami pañe?

Áámekéváa - Oo, oo báñéjuúbe - áñújcuhíjkyaábe.

Ááné boonéváa úúbamye wájtsícunúnáa márámáhe iiñéjuucóó Muhmíbá níjcáutu. Áánélliihyéváa tsaate ihjyúcunúhi:

—¡Ámuúha, łvá nɨjcáutu márámáhe iiñéjucóóhií, méwáábyuco, méwáábyuco!

Áánélliihyéváa waabyújucóóme:

- ¡lváréhdéé, ivárecóóí muumúuvu dicháá, ááne lléhdó tajcúú!
- —Áronéváa tsá dibye ímílletúne. Ááneríváa éhnííñevu márámáhe iiñénéllií tsiiñe waabyúme:
- —¡łváréhdéé, ivárecóóí muumúuvu dicháá, ááne lléhdó cuhrímúú! —aanéváa tsá téhdure dibye ímílletúne. Dibyéváa ímílleca márámahe áákityéiyáhi.

Ehdúváa dííbyeke ditye iámedívú iájcu pɨúvámedi ɨdsɨmupɨ Llúúichí Áámɨllemúpɨ Néébá Dómájcorájɨmééwama úúmúpívyehíjkyáhi:

—Aatyékeíyó Llihíyó mééma újcune medóókií. ¿Múúbekérá imílleébe?

Aanéváa muhmíbá níjcáutu márámáhe tsúúca wájcávánéllií tsiiñe wáníjkyámeímye:

- —¡Ámuúha!, łvá nɨjcáutu márámahe wajcávájucóóhií, méwáábyuco, méwáábyuco: łváréhdéé, ɨvárecóóí muumúuvu dicháá, ááne lléhdo mɨjúmú tɨjɨjɨ! —dityéváa nééneréjuco tehe "llára" lláhrane, ááneríváa éhnííñevu wáníjkyámeímye:
- —¡Ámuúha, łvá nɨjcáutu márámahe llahrájucóóhií, méwáábyuco, méwáábyuco: łváréhdéé, ɨvárecóóí muumúuvu dicháá, ááne lléhdo mɨiúmú tɨitɨjɨi! —ááneréjucóváa "llaara, llaara, wúú" tehe áákityéné tééjájpɨinévu. Ááheríjyucóváa dibye "póa, póa, póa" ipyééne újcujéné mɨiúmú tɨitɨjɨ, aanéváa ɨdsɨmúpɨke ájcutébé nééhií:
- —Waháumúpɨ, Llúúichí Áámɨllemúpɨ, Néébá Dómájcorájɨmééwamúpɨ, íñeva méwáábyeta; ellévú dótsárájcújɨívamúpɨré médójɨívahíjkya.

#### Áánéélliihyéváa neemúpi:

—lɨnáami ájɨvahɨvámeke mɨiúmuke múhpɨdívú ú tsiváhi, múhpɨmávané cuhríbake újcúratú muhpɨ medóókií.

#### Áánélliihyéváa áñújcuúbe diityépike:

—Aanéhaca, wa, medóhíjkyáábekéjfíva cuhríbájfívake, tájcújfívake, mééníjfívake ámúhpima ó újcújfívaáhi. Ihdyu medóhíjkyájfíváábeke chiórájfívake, fívájfívake, lloorájfívake ámúhpima ó ujcúhi. lñéénemávápe dééllivu ácúúvetéébé íbañéjú újucóó, mɨamúnáá wakyújpatúváa ohróbá toocúta iújcune:

—"Tsfu, tsfu, tsfu, joo; tsfu, tsfu, tsfu, joo".

Áábekéváa tsaapi nééhií:

—Cána, łva, oke díbañéjutu duútso.

Aanéváa dibye táúmeíñé <del>íí</del>cúvétuube uhíjkyáhi. Áánélliihyéváa <del>ídsi</del> nééhií:

—Llíhi, áábyekévá díbañéjutu duútso.

Áronéváa ficúvétuube úúnéllií kéévánécoba néélle:

—Llíhiva, áábyekévá díbañéjutu duútso.

Áánélliihyéváa úhbaábe:

—¡Aca dííbyeke ú tájívájíívaáhi, u tájívájííváábekéjííva tábañéjújíívatu ó úútsohíjkyájíívaáhi!

Áánáacáváa Tóhmiba úcááveebe ijchójucóóhií:

- Tocóróóróó, córevallúú, kiáha cuumu áámúmeívahíjkyáne.

Aabéváa tsaatéké ijchó imyéwuúváa újtsuúmudítyú íkyahgúnuco iúmenúnetu. Aanéváa mɨamúnaa cáábímyeí ílliyíhllóné pañévu. Aanéváhacáa Oomáú iájtyúmɨne dííbyeke lléboobójucóó iíjchóneri:

—Átyuvá Íjyáwá cahgúnuco imádsáma, imádsáma, imádsáma. Áánatu tóhmibá cahgúnuco nahnídsáma, cahpíóma, cahpíóma.

Ihdyúváhacáa míamúnáa námeháñetu Oomáú íkyahgúnuco iúmenúné nehníwu nééne dibye íjchone ditye íhjyúvu icátsiihíróne ádomédú imyéénúne dííbyeke óómíchohíjkyáné itsárílléne ehdu llébóóboóbe.

#### Áánáacáváa tsijpi Oomáú ijchóhi:

—Úmánábá tsiñájcuríí, úmánábá tsiñájcuri námádsaca o úvanúná óóúho pááji, náábáho pááji.

#### Áábekéváa tsijpi áñujcúhi:

—Úmánábá ríu, ríu. Úmánábaríhacápe inámána didsa cádííhínúmaíjkyáná ríu, ríuu. Óóúho pááji, náábáho pááji.

#### Áábekéváa idsi áñujcú áyájkéwúuri:

—Úmánábá ríu, ríu. Úmánábaríváhacápe inámána didsa cádííhínúmaídsaca dsihíyó ájtyúmíná ríu, ríuu. Óóúho pááji, náábáho pááji.

#### Áánetúváa Tóócúhi téhdure ucáávemúnáajpi íjkyaabe ijchóhi:

- —Tyuúyahó, tyuúyahóó; tyúuyáho, tyúuyáhoo... dibyéváa májtsívárónáa tsíhkyohómúúbé ájyúwamúpɨ nééhií:
- —¡Chíí, muhdúami íhjyú pañétúré íhyálluúcu!

Ehdúváa dííbyedítyú dityép<del>í</del> nééne illéébóne neebe májtsívaabére:

- —Muhdúvá aatyépí oke nehíjkyaa, tyúuyáho, tyúuyáhoo…
- —¡Muhdújuú —neelléváa tsɨju iñúcójpɨvénema— uke imíllehíjkyamúpɨ!
- —Ané éhllévu tahwáábyavu mepééne oke méimíllehíjkyaa, tyúuyáho, tyúuyáhoo —nɨjkévaabévápeécu.

Aanéváa tépejco ditye ijchórí íjkyánáa Kíkiijye cúúmuri wajyámunúhi:

—Tatítajtíta, tatítajtíta; tatí, tatí, tatícoú, tatícoú. Bacóhe névava, bacóhe névava iwáábyúne kíkiijye oohííbyéjtuhááñé lléneráhí, lléneráhí, lléneráhí. Tatítajtíta, tatítajtíta; tatí, tatí, tatícoú, tatícoú.

Aabéváa téhdure nehíjkyá díilleke:

-Oohííbyé úmɨ ñóoñoñoño. Dítsajɨ úmɨ ñóoñoñoño.

Áánélliihyéváa Oohííbyé taaba cúmúíhkyutu ínúcunúllé nééhií:

-Muhdúami <del>fí</del>váábedi ú tsúúrámei, uke dóhdiíbye.

Áánéllihyéváa áñújcuúbe wájyamúnuri:

- —Téhdure, téhdure múúneke íñéhwuújiri ó dójóvijkyóhi, ó dójóvijkyóhi, ó dójóvijkyóhi. Tatítajtíta, tatítajtíta; tatí, tatí, tatícoú, tatícoú —áámuubéreváa téníhyoke dólloúcunúhijkyáhi, ááneríváa íllíwu "víaa" ihjyúcunúhijkyáhi. Áánélliihyéváa Oohííbyé tavíhyéjuri íjkyaabe díllohíjkyá méwake:
- —¿łɨnéváami?
- —Ááhotúvá lléénéíyoóbe —állihíjkyallévápeécu.

Ahdújucóváa dibye tájcú jtóóbeke diityétsí lliiñévú páárójehíjkyáne.

Téhduréváa dille —Cúdsíhatúvá lléénéíyoóbe— néécooca llééú ijtóóbeke diityétsí lliiñévú páárójehíjkyaábe.

Aanéváa tsúúca úúbámye tsáámedítyú Ahcómú uubámyé kíjkyovámé májtsiváhi:

—Mooábáke írohjúcúhi, móóá takíhkíbáneúvuke írohjúcúhi; áróóbeke déiúcúhi, deeíi, déiúcúhi, llahñáárávájíijáá...

Ehdúváa ditye májtsívánéllií tsaapi nééhií:

—łináami étsii ámuha mécáwáyúbajtso mooábámuke, mekévá juuva tehméme —dibyéváa nééneréjuco tákíhkí uubámyé wáñéjcoméré úcáávémeke ahcómú méhdorá, méhdoráhi. Aanéváa íayáné ahcómú mítyane óóveme ílluréjuco vójóóvémé allúvú muhmúmuréjuco píívyetéhijkyáne. Aanéváa ehdu imyéénújcatsíñé boone Níjkyéjí Catyoyóhjowa, ímityáné ahcówá íjkyaabe, íuujétú állúháñevu tákíhkikye ióróhcóne óóveebe tsátojcórí ácuúcunúúbeke néémeé:

—Muúbe, dadóvaju cahgúnúcotu.

Áánélliihyéváa neebe íjkyépañe:

—Tsáhaá, tsá o ádotúne. Íhtsútuubévá mooábámúúbeke o frohjúcuhíjkyátsihdyu o tsáábe iná ó ádohíjkyaáhi.

Ááné boonéváa B<del>ii</del>rúmú uubámyeréjuco llaaríwá allúvú májtsiváváné m<del>í</del>amúnáake illéboobóne:

—Llíyááróóbeké eene bámúnáá tsímeke pátyeíñuhíjkyáhi, ikyá ámuúha, llahñárávájíijáá... Árómeke pátyeíñu, pátyeíñu; íaca ríana, ríanáa, llahñáárávájíijáá... Áwáhé noonóbá táhyéébaá, wáyayáhó táhníwau, llahñáárávájíijáá...

Ááné boonéváa Móóhóné uubámyé tsájucóó lláhájtsitu "lihyáihyái, iiyáihyái"; llééhówatu "lihyáihyái, iiyáihyái"; mímócúwatu "lihyáihyái, iiyáihyái"; múhduná tééjápañe úmene íjkyánetu "lihyáihyái, iiyáihyái"; nihñéré níhbáhotu "lihyáihyáiii, buucu-bucu", pájaaréjuco móóhóne wáhpene.

Aanéváa tééjamúnaa wáámíúné boone Ájpá uubámyeréjuco ááhivéné "Itsóimá, tsoóimá, itsóimá, tsoóimá, itsóimá, itsóimá, tsoóimá". Áámekéváa tééjamúnaa pihkyújucóó ícarájíne wáhpe. Íuubámyeke dóómeé.

Ááné boonéváa múhduná ííñújiri íjkyáné Ííñimyémú uubámyenújucóó "Baajúriú, baajúriú dojrodoro; baajúriú, baajúriú dojrodoro". Áámekéváa Déhtsí uubámyé dójucóó "Áróóbeké rajrarara, áróóbeké rajrarara...".

Aanéváa dehtsi tsúúca ííñimyémuke dóóne iúvanúne áácohómá táácahé táábamúpɨ páátanú ítyájɨmútsikye ípaalláhó pañévu;

áánetúváa maamóríjike mewa páátánurá ájíjí pañévu, ároobéváa dehtsi llééhowávú páúhcoba óhbáávyémedi "Tyijíhtyajá" góócóóbé tujkévetu ipyééne téhdure dóómeé. Téénélliihyévá múúne pámeerée ííñimyémuke dehtsi dóóme újtsímyéhjiúvu, áánetúváa ditye dóótume ujcáváméhjiúvu.

Ááné boonéváa Níívúwámyú uubámyé, téhdure m<del>í</del>amúnáake lléboobómé májtsiváváhi:

—Péétsé ajcúnetsu ahtsíkyó ajcúnetsu o dódíyívá námehéjuúcunúne, llahñáárávájíijáá...

Áánáacáváa Páábiho uubámyenú tsííjyúéjuri:

—Túútsíhye wájcoyi díícúvedíñe, ayójíhe wájcoyi díícúvedíñe, yííuú, yííuú, yííu, yííu...

Áábekéváa Tsíhkyohómúúbé ájyúwamúpí iííténe uuhívatéhi:

—Muhdúami kémúúbejíí aabye tsiijyúvéhi —iñéénemávápe góócomúpi.

Áánélliihyéváa péjúcoobe ácúúveté lláhájtsí níjcaúvu. Áánáacáváa áábaúvúré diityépí namáhjyú keeméjucóó íjkyúbáácutu, ímímócotu, íjtyúháácutu tsúúca tééjájpiinévújuco.

Aanéváa cááni iñúcójpívéne mééní ijtóóbeke mááhójí pañévú ipíkyóóne Páábihóké neetéhi:

—Táhdi, óvíjyuco ájyúwamúpike u tútávajtsóne dímibájchó íñe májchónema.

Ahdújucóváa imájchóné boone péébe májtsívaabéré wátsíhkyuténé omóníu, omóníu; tsúúca bohíjúcoomúpi. Téénélliihyévá tsá bádsijca kéémémudi úúhívatéityúne.

Átsihdyúváa Újtsúmú uubámyé tsááme wajinúmeí ímunáá Ócájimu tsááne iwáájácúnema. Áámekéváa tsocá-tsócá cóhpétúmeke Ócájimu tuvááváhi. Áánáacáváa íkyohpéjté lloívómú, Ócájimu túváárómeke "Tséj" kíhdyahírohíjkyá tújpakyóréjuco —"Dséjdsé, dsédsé. Ároobe uure ú naachúcútsámeíhi"— néémere.

Ehdúváa imúnáátsójcatsíñé boone Ócájimu májtsivájucóóhií:

—Wááná mujcóóbá tállohcóó, ííátsíívurú mujcóóbá tállohcó tsóója, tsojai, tsója, tsója...

Aanéváa ehdu ditye ímí kíjkyónéllií Ócájíbamééwá Ááhyóbáj<del>i</del>mééwake íllíkye iájcuíñúne nééhií:

—Muúlle, áánúwúukéi óóma dɨhte. Dibye táácooca "Cátu, Cáátúmujco, daáchi tááhií" oke ú neéhi —áánemáváa wáhtsɨtélle.

Ahdújucóváa dille wáhtsiténé allúrí íjtsiméné ájkyeebe táánéllií néérolle:

-Cátu, Cáátúmujco, daáchi tááhií.

Aanéváa dille #cúvétúnéllií kéévánécoba néélle:

- ¡Óca, Ócájíbamééwa daáchi tááhií!

Ááneréjucóváa kijkyówatu ipíyúúveíñúne cááyóballéré díílleke neetéhi:

—¡Néhnɨhɨvalle Tyúñuñújɨmééwaúvú oke ócájíbamééwadívú ú meménú tágohcómeúvú íjkyánáaáca! —iñéénemávápe ɨjtsɨiméneke díílledítyú idyójtúcúne tádɨrɨhcolle ííñubávú píívyetétsóhi.

Átsihdyúváa nééme wañéhjimúnaa:

—¡Aarímujé uubámyeva tsááhií, mé míhchúúveco!

Ahdújucóváa pámeere míhchúúvénáa kíkiijye íhyójts<del>í</del>wá raahónetu <del>ii</del>té aarímú májtsiváne:

—Aaríkyó, aaríkyó táñámehéjú wállíllijyáró llíjyu, llíjyu...

Aanéváa ditye "llíjyu, llíjyu" nééneri mítyane aarímu ájiháñé wáámenéné kíkííjyé állúú pañévú úcaavéhi. Aabéváa ditye níjkévánáa tsúúca "tyúju, tyúju" tájucóóhií, áánélliihyéváa tsiju uhbáhi:

- —¿łɨnáami? Behtyúne ú iité aarímuje kíjkyone. Muuráhjané meke nééme meíitétuki. Ááneréjucóváa dibye tááneé:
- -; Tsáhádsuu, tsáhádsuu! ¿Muhdíívanéami, wa, tsáháádsuu?
- -Ihdyu, dɨɨhóù jɨhtódu -áñúcuhíjkyalléváa tsɨju.

#### Aanéváa tsiiñe tahíjkyaábe:

- —łhtsú, íhtsúréhaja. ¡Tsáhádsuu, tsáhádsuu! ¿Muhdíívanéami, wa, tsáháádsuu?
- —Ihdyu, wáhbá jɨhtódu —dilléváa néhíjkyánéllií éhnííñevúré tahíjkyaábe:
- —łhtsú, íhtsúréhaja. ¡Tsáhádsuu, tsáhádsuu! ¿Muhdíívanéami, wa, tsáháádsuu?

Ehdúváa kíkiijye táhíjkyánáa Tsójcomúréjuco úúbámyenúmé neetéhi:

—Gohcóméébé úmihéjpiinévú Ilujri, Iluri; gohcóméébé úmihéjpiinévú Ilujri, Iluri.

Áánekéváa Cáriwáánéé kíhdyáhinújucóó —Áróneké callari, callari, áróneké callari, callari.

Aanéváa ehdu pamévá uubámyé wájtsícunúnáa Dohwájí íjyócuuvévá ícahpáyúcóbama llééhówatu. Áábekéváa Tsíhkyohómuube táúmeí dibye imájtsívaki: —¡Dohwájiréhdéé, oke mehné tuhlléco májtsí dúúballéváá!

Áánélliihyéváa Tsíhkyohómúúbeke mewa nééhií:

—Múúmavá dibye imájtsíva ídátsohíváábeke majtsívú ú táuhbáhi.

Áánélliihyéváa Dohwájí ícahpáyúcoba ipíhchúúveíñúne mújcojúvú cáhpíoténé pañétú íítsiime, méwamyu, íájyamu; mítyame tsíjtyehji ihyájkímú ijchívyéhi. Aaméváa imíwu ibábáñúmeíñe tsááme llaaríwá allúvú lléboobóvá tééjamúnáake:

—Múúmáhaja, llahñáárávájíijáá; múúmáha Llaríhyéjú kíjkyoóhi, óhdityu ámuha mé néjuhíjkyáne, llahñáárávájíijáá...

Átsihdyúváa Nébá Tohjúmú úúbámyenúmé májtsiváváhi:

— Íwá apííchori, tánaatsówá apííchori Oohííbyé táábánííhyoke o újcúrolle táújíbatu bajráhi, báraráhi, báraráhi, bajráráííikyá, llahñáárávájíijáá...

Ehdúváa ditye májtsívárónáa tsaate nééhií:

—finé báraráami, mekévá néébáje juuva arúcoonú kiátú meóómííñáaáca.

Áánélliihyéváa tsáápíkyoba nééhií:

Juu, tsájúibo juúva, íílletu cáámetu míícúrú pañétu.

Ááné boonéváa tsijtye Tóhjumu májtsívatéhi:

—Márámáhé ííwakyóre, llahñáárávájíijáá; márámáhé ííwakyó tóhju, llahñáárávájíijáá; álluúvátuúbe, númihóvátuube Áátyúvá nuhnéi, llahñáárájájíijáá...

Áánáacáváa lláhájts<del>í</del> n<del>í</del>jcáutu Gohgój<del>í</del> "Ñumi**-**ñum<del>i</del>" llíhkyámeíjyucóóhií:

—¡Áánúke cacháñake méúvanúhijkya, áánúke cacháñake méúvanúhijkya. Bámúnáajtsíímé oke "cacháñáho" méhdúcuhíjkyáábeke méiitécunúhijkya cacháñake! —Ehdúváa llíhkyámeííbyéré llééhówatu íballóówari íllaáyójehíjkyáhi.

Aanéváa tsúúca pejco Oomámú kijkyójucóó májtsívamére:

—Íllúu o náméiyoca, illúu o nijpáiyoca oke namédú fívane chíya waiñúhí náméroca, náméroca; llóóvájíráa, llóóvájíráa...

Ehdúváa ditye ímí májtsiváné iiíténe míruuwa diityéjpiinévú úcáávehíjkyá llííkilliki, ráámoramo, catóta. Áánélliihyéváa diityé avyéjuube nehíjkyáhi:

—Muhdú taána, áánúdityúubá mírúúwadítyú taána. Elléré diíkya, múúcoocáhjané oomámujé ihdáájtá kijkyówá mééméhebámú ihdéejpi cácháámíñuhíjkyáhi. Elléré diíkya —iñéénemávápe waagóohíjkyámé mírúúwake.

Áánáacáváa Dohwáj<del>í</del> uuh<del>í</del>vatéjucóó kijkyówá allútú, Tsíhkyohómúúbé ajyúwamúp<del>i</del>kéváa Pááb<del>i</del>ho pítyúútsóneri tsííjyúveebére:

—Tsíhkyohómúúbé ájyúwamúpí namáhjyu, námájhjyúu.

Ehdúváa néébere cáhtsíñíbahíjkyá tééjápañe. Áánélliihyéváa tsiju diityépike néé múútsúhetu iwábóhcónetu íhyójtsicu inííñúne dííbyé újíbatu dityépi ipíllúúve "Múhpi namáhjyu" néémupire. Ahdújucóváa dityépi múútsúhetu iwábóhcóne íhyójtsicu inííñúne dibye pájtyeíñúnáa "Múhpi namáhjyu" néémupiré dííbyé újíbatu píllúúveíňúneri vúrúúveíňuube déjdédé, déjúvújuco. Áhullétuváa wáníkyámeíhíjkyaábe:

—¡Oke méchabúhcuu, oke méchabúhcuu, chábu, chábu…!

Aanévá idyé pejco tsaate néé pámeekére:

—Kíllówaahábamééwava tsááhií. Walléémú tsímávámeke "finetsí, wa, díjtsiméne", dille díllócooca ámuha "walle" méneéhíí.

Ahdújucóváa ditye íjkyánáa tsúúca Kíllówaahábamééwá tsáálle llééhówatu walléémú ts<del>íí</del>mávámeke díllone:

-¿finetsi, wa, dijtsiiméne?

Aanéváa tsaate "walle" néécooca "mátsarácu níjpa" nehíjkyalle. Ááméjp<del>ii</del>nétuváa tsáápille lléébótulle "wajpi" néénéllií "Ané okéi, wa, daacu dííbyeke mutsíva mepáyómáts<del>í</del>hcuki" táúmeílle.

Ahdújucóváa dille ájcútsike dohjíbá pañévú ipíkyóóne Míícúrú kijkyówa déjutu pehíjkyalle májtsívallére:

—Pááyotsi, paayómatsi, míícúrú kijkyówa déjutu payómátsí, payómátsí...".

Áállekéváa téétsíjtsiju neeráhi:

- —Okéikyévá, taalle, daacu o ñóhñótsoki.
- —Tsáha, Wáha —neellévápeécu—, muhdú taí néébekéjii uke ó ájcuúhi.

Áállekéváa ehdu iállíñe tsúúca ds<del>ii</del>néjúcoolle dííbyéwúuma bájúpañévu. Áánélliihyéváa tééjamúnaa nééhií:

—Ámúhakyéne muha méneerá kíllówaahábamééwá ámúhajtsímeke nániíñé idyóókií. Aanéne ámuha melléébotúmé íveekí ámúhájtsímedívú tsúúca médootsójucóóhií.

Aanéváa tsúúca tene tsítsiivéjúcóónáa Llíhpyemééwá wáhtsité Wámyuuta kíjkyone imíwu iiiténema:

—Tyuuyácájíhii, tyuyácajíhii, tyuyátyuyá, tyuyátyuyá.

Aanéváa iíbároki dííllé taji Péétso, mítyane iñómíutááváne, díílleke nééhií:

—Muúlle majójú me ííbaki, tsúúca tsítsiivéne.

Aanéváa lléébótulle éhnííñevúré wáhtsinéllií ílluréjuco dibye tsííjyuvéne:

—Níhñécunu éhbácóbá allúvú, úménébácóbá allúvú íhbáu páróíñúú, paroiñuu —nééberéváa llíhpyemééwake íhñíwácotu wátyoohícuíñú ellévújuco, tsúúca dootéébé díílleke úménébácóbá allúvu.

Ááné pajtyétaúváa tsíjkyooji tééjamúnáalle llíjyahíjkyánáa ájtyúmille tsáné néjuwa, áánemáváa díllolle:

-Mú néjuwáami imíwu óónóvámeíwá íchii wáoúcunúhi.

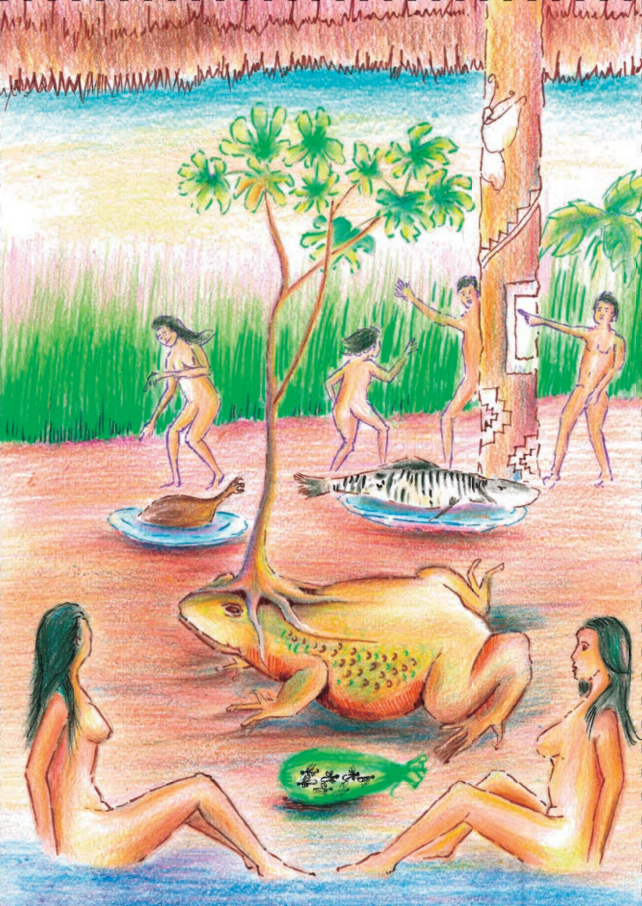
Áánélliihyéváa Dohwájí déjútu nehíjkyáhi:

—Ohñécu, ñécu, ñécuu; tsívaá, tsívaá, tsívaá.

Ahdújucóváa dille ájcune. Aanéváa tsiiñe llíjyaalléré péélle ájtyúmité tsaatéjcúba, aanéváa téhdure díllolle:

—Mújcúbáami <del>í</del>mɨhɨvaba íchii wáoúcunúhi.

Aanéváa téhdure "Ohñécu, ñécu, ñécuu; tsívaá, tsívaá, tsívaá", Dohwájiméí néénéllií tsatyéhíjkyalle. Ehdúváa dille ájcúneri íñéjuwááné íjkyúbáánema ipíllúhcúmeíñe botsíi ííbaabe tsíjkyoóji.



### La fiesta del Amo del Invierno

Todo el mundo había sido invitado a la fiesta del Amo del Invierno. En la víspera, la unchala había invitado a la fiesta con ampiri y, aparte, sal silvestre, a un determinado pueblo. Cuando se dirigía a reiterarles la invitación con sal silvestre y ampiri, cayó en una trampa tendida por alguna persona quien, después de comérselo, arrojó su plumaje al costado de su chacra.

Al ver que la unchala no retornaba de su invitación, los señores de la fiesta pensaron que regresaría junto con sus invitados. Faltando algunas horas para la fiesta, vieron regresar el plumaje de la unchala, convertido en fantasma, que empezó a cantar:

—Nunca pude entender, madre de mis hijos, lo que tú me decías: "Nunca iré contigo a la fiesta que te invitan aunque te pudras en la trampa de la gente", así me decías, madre de mis hijos.

Viendo la mujer lo que cantaba su marido unchala, dijo a su pequeño hijo:

—Tu padre ha regresado y está cantando. Vamos a duarlo.

Diciendo esto cargó a su pequeño hijo en su aparejo. Mientras iban a su encuentro, la unchala cambió de canción:

—Listo, listo... ramas frágiles de la huamansamana...

Al cantar así, la unchala estalló antes de que llegue su mujer y solo dejó plumajes en el aire.

Llegó el momento en que los súbditos del dueño de una maloca iban a entrar a la fiesta y entró también el sapo surinam, quien se puso a cantar: —Es por el interés de mis hijas, Toque de Achiote y su hermana, que me dicen: "Guacamayo, fuma nuestro cigarro; fuma, fuma, fuma...".

Y su cuñada, escuchando lo que cantaba, se lamentó:

—¡Oh, no! ¿Quién ha de acompañar a mi cuñado en reemplazo de mi hermana desaparecida?

Escuchando el comentario, el sapo se detuvo dubitativo. Luego, dando varias vueltas a su pate de convite, lo tiró "plash" en el horcón de la puerta principal, y con el efecto de su movimiento corporal, cayó su hermoso penacho en el charco de la entrada. En seguida se puso a llorar:

—¡La madre de mis hijos, la madre de mis hijos...! No es posible que mi cuñada me haga recordar a la madre de mis hijos...;La madre de mis hijos, la madre de mis hijos...!

Después de lamentarse por algunos minutos, se sentó al pie del horcón de la entrada principal. Cuando alguna persona ingresaba, preguntaban por el penacho tirado en el lodo, diciendo:

—¿De quién es este hermoso penacho tirado en el lodo?

Entonces, desde su sentado, el sapo les contestaba molesto:

—Es mío, el invitado principal.

Posteriormente, cuando el invitado hacía su ingreso a la fiesta, notaron que empezaba a retoñar un cetico de la cabeza del sapo surinam. Entonces, alguien exclamó:

—¡Atención a todos, un cetico retoña de la cabeza del guacamayo, adivinen, adivinen!

Entonces, empezaron a adivinar su comida preferida:

—¡Guacamayo, acércate al casabe que te apetece, cuya presa es majaz ahumado!

Sin embargo, este ofrecimiento no era considerado como aperitivo. Esto hacía que el cetico creciera un poco más. Entonces, seguían ofreciéndole comida:

—¡Guacamayo, acércate al casabe que te apetece, cuya presa es zúngaro ahumado!

Pero este ofrecimiento tampoco le gustó al sapo. Si le hubiera gustado, ya el cetico habría caído. Sus hijas, Toque de Achiote y Hojas de Cinamillo, oyendo que la gente ofrecía a su padre todo tipo de animales que a ellas les gustaba, se decían:

—¡Cómo quisiéramos que nuestro padre escoja todo esto para comer! ¿Qué comida, pues, prefiere nuestro padre?

Y viendo la multitud que el cetico que crecía en la cabeza del sapo ya echaba ramas, otra vez exclamaron:

—¡Atentos todos, ya echa ramas el cetico que crece en la cabeza del guacamayo! Adivinen, adivinen. Guacamayo, acércate al casabe que te apetece, cuya presa es atado de libélulas.

Entonces, el cetico empezó a quebrarse "trac". Esto alborotó al resto, por lo que siguieron adivinando:

—¡Atentos, atentos! El cetico que crece en la cabeza del guacamayo está por caer. Adivinen, adivinen. Guacamayo, acércate al casabe que te apetece, cuya presa es atado de libélulas.

En ese momento, el cetico empezó a caer "trac, trac, trac, plum" y llegó a cubrir la mitad de la casa. El guacamayo se levantó muy contento con el ofrecimiento y se fue a recoger su comida predilecta, el atado de libélulas, caminando "plag, plag" por el mismo tallo del cetico.

Recogió el atado, se dirigió hacia donde estaban sus hijas y les dijo:

—Hijas, Toque de Achiote y Hojas de Cinamillo: esto es para nosotros, pónganse a comer retirando sus alas con cuidado.

Sus hijas rechazaron el ofrecimiento y le dijeron:

—¿Para qué nos traes estas libélulas que causan escozor en vez de traernos zúngaro ahumado para comer?

El sapo se excusó diciendo:

—Hijas, no es correcto traer algo que no forma parte de nuestra dieta como el majaz, el zúngaro o el sajino. Les traigo lo que comemos el guacamayo, el maracana, el perico.

Objetándolas así, fue a sentarse entre los dueños de la fiesta, al fondo de la maloca.

Una vez allí, cogió su cigarro del interior de su mochila, que consistía en un shirui podrido que había cogido de la pesca de alguna persona, y se puso a fumar "siu, siu, siu, fuuuu... siu, siu, siu, fuuuu...".

Uno de los que estaban a su lado le pidió que le invite su cigarro:

—Guacamayo, hazme probar tu cigarro.

Pero él, ni caso, y siguió fumando "siu, siu, siu, fiuuuu... siu, siu, siu, fiuuuu...".

Entonces, una de sus hijas le llamó la atención:

—Papá, el amigo te pide que le hagas fumar de tu cigarro.

Muy enojado, el padre le reprendió diciendo:

— ¿Te casarás con él, acaso? ¿Por qué he de invitarle mi cigarro si nunca te casarás con él? Entretanto, el carpintero, que formaba parte de los residentes de la maloca, se puso a cantar:

—¡Tun, tun, tun... de dónde se oye lo que el manguaré viene a ser percutado!

Mientras así cantaba, convidaba su exquisita cahuana combinada con yuracsuris y la gente almacenaba esta cahuana en sus recipientes. Este hecho fue percibido por el papaso estercolero, que se puso a cantar una canción refiriéndose al carpintero:

—¡La gente se deleita mucho con la cahuana del asiento verde, mientras la cahuana del carpintero es rechazada por ellos, por eso lo han vaciado. lo han vaciado!

El papaso estercolero cantaba así porque sintió mucha indignación al notar que la gente le devolvía su cahuana después de fingir que la bebían, porque la había preparado a base de excremento humano.

Simultáneamente, otro papaso estercolero se puso a cantar:

—Al otro lado del palo... al otro lado del palo la vi cuando hacía su necesidad como cavidad del fruto de la cumala, como cavidad del colorete...

Entonces, un último papaso le prolongó la canción:

—Zac, zac, con el palo... Ella se limpiaba zac, zac, con el palo después de hacer su necesidad... como cavidad del fruto de la cumala, como cavidad del colorete...

A este último, lo acompañó la hija cantando con voz muy fina:

—Zac, zac, con el palo... Mi padre la vio cuando se limpiaba zac, zac, con el palo después de hacer su necesidad... como cavidad del fruto de la cumala, como cavidad del colorete...

Por otro lado, se oyó cantar a una rana arlequín, que también formaba parte de los residentes de la maloca:

—Cocinadito, cocinadito... cocinadito, cocinadito...

Pero cuando intentaba continuar con la tonada de la canción, las hijas del Amo del Invierno lo vieron muy extraño, y murmuraron diciendo:

—¡Oh, no!¡Qué extraño que tenga los ojos dentro la boca!

Escuchando lo que las señoritas murmuraban de él, les dijo cantando:

- —¿Qué intentan decirme aquellas señoritas? Cocinadito, cocinadito...
- —¡Qué sería! —intervino su madre muy avergonzada—. Solo te están enamorando.

Entonces les respondió cantando:

—Entonces vayan a mi hamaca y enamórenme de cerca... Cocinadito, cocinadito...

Aquella madrugada, víspera de la fiesta, mientras otros se afanaban en cantar, como es característico de las fiestas solemnes, el murciélago entonaba canciones de referencia con el manguaré:

—Tan, tin, tan, tin... el murciélago por poco come las patas del otorongo al creer que eran racimos de uvilla, tan, tin, tan, tin...

Y de rato en rato, se ponía a molestar a la esposa del felino quien descansaba con su pequeño hijo en su hamaca guindada en el armazón del manguaré, diciendo:

—La cara del otorongo arruga, arruga. La cara de tu marido arruga, arruga.

Dicho esto, la manoseaba. Entonces ella le objetaba diciendo:

—¿Por qué te afanas en molestarlo? No vaya a ser que te devore.

Entonces, el murciélago lanzaba mensajes retadores con golpes del manguaré, diciendo:

— También yo, también yo le puedo rasguñar con estas pequeñas garras, rasguñar, rasguñar, rasguñar, tan, tin, tan, tin...

Al mismo tiempo que los mensajes retadores del manguaré, manoseaba a la mujer del otorongo y esto asustaba a su pequeño hijo quien chillaba con exageración. Entonces el felino, que se encontraba sentado entre los principales de la fiesta, preguntó a su mujer:

—¿Qué sucede?

Ella, muy astuta, ocultando la mañosería del murciélago, le respondió:

Quiere comer macambo.

El felino llevaba un majaz ahumado y lo dejó debajo de la hamaca. Cuando la mujer fingía que el niño quería comer piña, el felino sacaba un armadillo ahumado y se los dejaba bajo la hamaca.

Al día siguiente, cuando el invitado principal había ingresado a la fiesta, el grupo de los sapos fue a cantar:

—Tragarse al marinero. Tragarse a la desventurada termita del mar, pero lo voy a engullir, engullir, engullir...

Alguien les advirtió oyendo la amenaza cantada:

—¿Por qué están retándolos, cantando así? Pues se sabe que nos pueden tender una emboscada por el camino.

Ni bien terminó de alertarles, vinieron las termitas lanzando hurras y atacando a los sapos. Los sapos empezaron a engullirlos como podían; sin embargo, los pequeños sapos estallaban al intentar engullirlos y llenarse de termitas. Sobre ellos inmediatamente se formaban caserones de termitas.

Al término de la batalla descomunal, el sapo más grande de todos, el Cielo Pedestal, descansaba en un rincón, exhausto lleno de termitas desde la panza hasta la boca. Al verlo jadeante, alguien le dijo:

—Amigo, ven a beber un poco de cahuana.

Muy enojado, murmuró guturalmente:

—No, no deseo beber. No deseo beber después de engullir al marinero que se jacta de poderoso.

Después de esta batalla, ingresó el grupo de los añujes que se fue a cantar sobre el lladiko haciendo referencia a los seres humanos:

—No importa si son gigantes los hijos de los seres humanos, se los franqueamos ¿no es cierto? Los cruzamos, los cruzamos; los atravesamos, los atravesamos. Palo podrido es mi cadera y semilla de shapaja es mi cabeza.

Cuando terminaron, entró el grupo de las lianas. Desde el patio de la maloca: "movedizo, movedizo"; en la puerta: "movedizo, movedizo"; en el horcón de la puerta: "movedizo, movedizo"; en todos los caibros de la maloca: "movedizo, movedizo". Por último, desde la solera de la maloca: "movedizo, movedizoooo". El grupo se desparramó hasta llenar de soga toda la maloca y los dueños tuvieron que botar toda la liana.

Cuando terminaron de hacerlo, entró el grupo de los suris vociferando: "Isoyma, soyma; isoyma, soyma; isoyma, soyma; isoyma, soyma". Entonces, los dueños de la casa, empezaron a juntarlos en sus nongos hasta acabarlos, es decir, se comieron a sus invitados.

En seguida, ingresó el grupo de todas las serpientes que existen sobre la faz de la Tierra, regañando: "Yuca buena, yuca buena perforando; yuca buena, yuca buena perforando". Entonces, el enjambre de las abejas, que son sus enemigas, comenzó a devorarlos hasta dejar solo el esqueleto.

Viendo que el enjambre se devoraba a todas las serpientes, las esposas de la shushupe y de la mantona escondieron a sus respectivos maridos dentro de su masa de yuca. En tanto, la esposa de la afaninga lo escondió en el techo de la maloca, pero al ver que el enjambre descansaba en la puerta, soltó una carcajada. Al oírlo, las abejas volaron en esa dirección y lo devoraron por completo.

Desde entonces, todas las serpientes que fueron devoradas por las abejas tienen el cuerpo delgado, mientras que las que no fueron devoradas tienen el cuerpo normal.

Después de esto, ingresó el grupo de los venados cuyo canto aludió a los seres humanos cuando los ahúman:

—Sobre trozos ardientes del leño de la cumala me ven con el trasero fragmentado…

Paralelamente al grupo de los venados, el colibrí hizo su ingreso cantando, solo:

— No te fijes en la flor de la guaba, no te fijes en la flor del shimbillo, lame que lame, lame, lame.

Las hijas del Amo del Invierno, viendo que el colibrí danzaba graciosamente, se burlaron de su pequeñez, diciendo:

— Tan pequeñito cantando canciones de adultos.

El colibrí se retiró avergonzado y se sentó en el borde del enorme patio de la maloca. Al instante, las vaginas de las señoritas empezaron a crecer hasta la mitad de los muslos; luego, hasta las rodillas, después, a la altura de los pies; por último, hasta la mitad del recinto de la maloca.

El padre, muy ofuscado, cogió un sajino ahumado y lo envolvió con un casabe. Luego se fue en busca del picaflor para pedirle disculpas, rogando:

Abuelo, come esto y luego sana lo que embrujaste a mis hijas.

El colibrí, después de comer lo que le dieron, se puso a cantar y a azotar las vaginas de las mujeres. Poco a poco, la hinchazón desapareció de sus piernas. Esto enseña que las señoritas nunca deben burlarse de los ancianos.

Después ingresó el grupo de los moluscos que, al enterarse de que sus adversarios los tapires estaban por llegar, se desplegaron en filas.

Cuando llegó el grupo de los tapires, empezaron a aplastarlos sin compasión. Al final de cada fila estaban perfilados los caracoles, quienes se consideraban los más resistentes del grupo de los moluscos. Al intentar ser aplastados por las sachavacas, los caracoles les rebanaban las patas hasta sangrarlos, y lo ironizaban diciendo:

—¡Te castigaste solo, amigo... ji, ji, ji!

Terminada la contienda, los tapires se pusieron a satirizar el triunfo, cantando:

—Pisotear la poza del puerto del bambú, pisotear la poza del puerto de la golondrina, trac, trac, trac...

Y viendo lo hermoso que danzaban los tapires, una hembra tapir buscó los favores de la oruga cornegacho para que cuidara de su hijo, diciéndole:

—Amiga, vigila a mi hijo. Si despierta mientras estoy bailando, me dirás "Señora Andén de Ornamenta, su hijo está llorando".

Convenido el trato, muy contenta fue a danzar. Y mientras danzaba, su hijo despertó y empezó a llorar, entonces la oruga la llamó diciendo:

—¡Andén de Ornamenta, su hijo está llorando!

Sin embargo, la mujer no le hizo caso y siguió danzando. Y como seguía danzando sin hacerle caso, la oruga la increpó diciendo:

—¡Oye mujer sachavaca, tu hijo está llorando!

Entonces, saliéndose de la fila, muy furiosa, le recriminó:

—Mujer estúpida e insignificante, ¿por qué me tildas de mujer sachavaca en presencia de mis pretendientes?

Dicho esto, le quitó a su hijo de sus brazos y acto seguido la pisoteó hasta convertirla en greda.

Después de este hecho, se escuchó a alguien alertar a todos los presentes en la fiesta:

—¡Atentos, el grupo de las tarántulas hará su ingreso, no vayan a mirarlas!

Obedeciendo la alerta, todos cerraron sus ojos a excepción del murciélago que aguaitó la danza de las tarántulas por las rendijas de los dedos de la mano. Ellas entraron a cantar diciendo:

—La tarántula, la tarántula espolvorea sus esporas por mi trasero, pum, pum, pum...

Mientras danzaban y pisoteaban el suelo de la maloca, sus esporas sobrevolaban por el aire y se dispersaban por todos los rincones de la maloca, penetrando en los ojos del murciélago.

Al terminar la danza, el murciélago empezó a quejarse de dolor. Entonces, su madre le preguntó:

— ¿Qué sucede contigo? De seguro viste la danza de las tarántulas. ¿No escuchaste que nos prohibieron mirar?

De inmediato, rompió en llanto diciendo:

-¡Mi ojo, mi ojo! ¿Cómo está mi ojo, mamá?

- —Pues como un ají seco —le contestó su madre.
- —No se ve tan mal —se aliviaba y continuaba llorando.
- —¡Mi ojo, mi ojo! ¿Cómo está mi ojo, mamá?
- —Pues como un cerezo seco —le replicaba su madre.
- —No se ve tan mal —se aliviaba y seguía llorando.

Mientras el murciélago seguía lamentando su desobediencia, el grupo de las yerbas ingresó a la fiesta, vociferando:

—Multiplicándose en medio de la chacra del enamorado; multiplicándose en medio de la chacra del enamorado...

El grupo de los sables, enemigos de las yerbas, arremetieron contra ellas, diciendo:

—Sin embargo, las cultivamos; sin embargo, las cultivamos; sin embargo, las cultivamos...

Mientras otros grupos también ingresaban a la fiesta, la araña arbórea vino a posarse en la puerta de la maloca con una enorme mochila en la espalda. El Amo del Invierno la invitó a cantar alguna canción con su grupo, diciendo:

—¡Araña arbórea, ven a cantarme alguna tonada de las canciones de nuestro bastón de fibras!

Entonces, su esposa le amonestó diciendo:

-¡Para que la llamas si no tiene con quién cantar!

Escuchando lo que tristemente comentaban de ella, la araña arbórea cargó su enorme mochila con dirección al puerto y la vació. De allí salieron sus hijos, sus esposas, sus yernos, es decir, toda una gran familia quienes, después de ataviarse con sus hermosos adornos, se dirigieron a danzar y cantar una canción aludiendo a los señores de la fiesta:

—Con quién... con quién cantaría la menesterosa araña... así comentaron ustedes de mí...

A continuación, ingresó el grupo de las zapanas, cantando:

—Por temor a esta, por temor a esta lanza se soltó de mi hombro la mujer del otorongo; se soltó la que ya estaba en mi poder, se soltó, se soltó...

Escuchando el canto, alguien comentó:

—¡Pero qué soltarse! Pues nos cuentan que las hormigas bravas nos tienden una emboscada en el camino y no tenemos por dónde regresar.

Entonces les contestó el curaca de las zapanas:

—¿Hay un solo camino, acaso? Regresaremos por el camino de los seres humanos.

Después, otro grupo de lombrices se puso a cantar:

—Afaninga del cetico... lombriz de la afaninga del cetico... no tiene ojos, ni tiene orejas la oruga verde...

Mientras tanto, una callampa, que había llegado a la fiesta, caminaba de un lado a otro en el borde del patio de la maloca vociferando riñas y golpeando la puerta con su espada:

—Hagan caso a esta cachaña, hagan caso a esta cachaña, a quien los hijos de los seres humanos al momento de comérselo, le tragan "cachaña".

Muy entrada la noche, el grupo de los papasos estercoleros se pusieron a cantar:

—Así cuando quería hacer mi necesidad, así cuando quería orinarme, no esperaba que se me descargara la diarrea, la diarrea, la diarrea... El papaso mulatao, viendo que los papasos estercoleros danzaban graciosamente, se metió en medio de la fila confundiendo el ritmo e interrumpiendo la danza. El líder de los estercoleros preguntaba:

—¿Qué está ocurriendo? Creo que este papaso mulatao es el culpable. Hágase a un lado, amigo. De cuándo aquí el antepasado del clan Pijuayo acompaña la danza de los antepasados estercoleros. Por lo tanto, hágase a un lado, amigo —regañando así, lo expulsaba de la fila de danza.

Mientras cantaban los estercoleros, una tarántula se puso a saltar, a cantar y a burlarse de la brujería del picaflor ante las hijas del Amo del Invierno. Y mientras cantaba, se mofaba diciendo:

—La vagina, la vagina de las hijas del Amo del Invierno.

Cantando y burlándose así, daba brincos por toda la maloca. La madre de las señoritas observaba el hecho y pidió a sus hijas que cogieran resina de lechecaspi y lo untaran en sus manos; luego, cuando la tarántula pasara por su delante, pondrían sus manos sobre sus hombros al mismo tiempo diciendo "nuestras vaginas".

Ellas cogieron resina de lechecaspi y se frotaron las manos. Cuando la tarántula pasó por delante de ellas burlándose, posaron las manos en sus hombros al tiempo que decían "nuestras vaginas".

En seguida, la tarántula se desarticuló por completo, sus extremidades volaron por algún lado, mientras su cuerpo fue a para al fondo de la maloca. Desde allí, lamentaba su suerte, diciendo:

— Tengan piedad de mí, tengan piedad de mí, piedad, piedad.

Ya por la noche, alguien alertó a todas las mujeres con hijos presentes en la fiesta, diciendo:

—¡La mujer lobo está por llegar! Si pregunta a alguna mujer con hijo pequeño: "¿Qué es tu hijo, mamá?", entonces le dirán que es mujer. Cuando todos estaban alertados, llegó la mujer lobo preguntando a las madres por sus hijos. Desde la entrada preguntaba:

—¿Qué es tu hijo, mamita?

Cuando alguna mujer contestaba que era mujer, ella les decía que su orina apestaba. Sin embargo, no faltó una mujer que no obedeció la advertencia y dijo que su cría era varón. Entonces la mujer lobo le pidió diciendo:

-Mamita, préstame un momento a tu hijo para hacerlo danzar.

Una vez con el niño, lo puso en su arnés y se pusieron a danzar detrás del grupo de las conchas marinas, saltando y cantando:

 Danzando y danzando por detrás del grupo de las conchas marinas, danzando y danzando.

La madre del niño intentó recuperar a su hijo, diciendo:

—Abuela, devuélvemelo por un momento para darle de lactar.

Y la loba, muy ufana, le respondía:

—No, hija. Cómo te lo devolvería si ni siquiera llora.

Engañándola así, en un descuido se escapó con el niño en medio de la espesura del bosque. Lamentando el hecho, dijeron los señores de la fiesta:

—Les advertimos que la loba iba a robar a sus hijos varones para devorarlos. Pero algunas de ustedes no obedecieron nuestro consejo.

Cuando rayaba el día y los invitados se alistaban para retornar a sus hogares, una sachacuy fue a bailar detrás del grupo de las mantablancas, quienes danzaban graciosamente, cantando:

—Colgaditos, colgaditos nos mecemos, nos mecemos...

El búho, que era marido de la sachacuy, se llenó de celos y la llamó diciendo:

—Mujer, ya está despuntando el día, regresemos a casa.

Pero la sachacuy no hacía caso al llamado de su marido y seguía danzando. Entonces, el búho se llenó de ira y la amenazó cantando:

—Más tarde he de dejar sus vísceras sobre aquel palo, sobre aquel enorme trozo de palo.

Dicho esto, la tomó de los cabellos y se fue volando a devorarla, como lo anunció, sobre el enorme palo en medio del camino.

Al día siguiente, después de que pasó la fiesta, mientras la dueña de la maloca aseaba su casa, encontró un brazo. Entonces se preguntó:

—¿De quién será este hermoso brazo que está tirado en el suelo?

Entonces la tarántula, descuartizada la noche anterior, respondió:

—Es mío, es mío. Tráelo, tráelo, tráelo.

Y la señora, sintiendo compasión por ella, se lo alcanzó. Y reanudando la limpieza, se topaba con las piernas de alguien, y volvía a preguntar:

—¿De quién será esta hermosa pierna tirada en el suelo?

Entonces la tarántula volvía a responder:

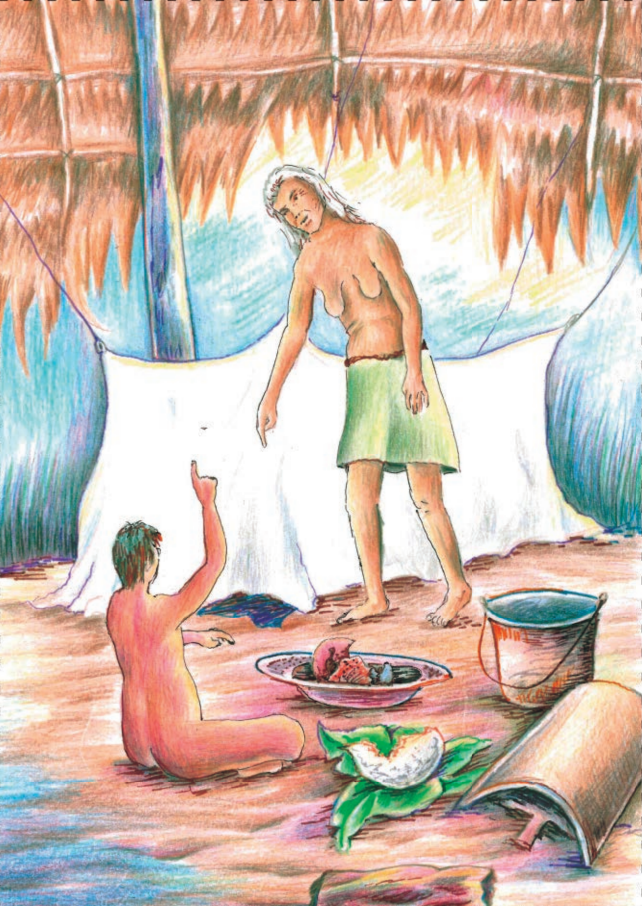
—Es mía, es mía. Tráelo, tráelo, tráelo.

Y la tarántula, completando así sus brazos y piernas, al fin pudo retornar a casa.



# Lloorámú niimúhe

El dios de los niños mimados



### Lloorámú niimúhe

Tsáijyúváa tsaatétsí tsímavá wájpíwúuke, áábéwuúváa kémúhréjuco néébeke píkyoomútsí íítyáállema dibye iíjkya, íúmihéjpiine. Áábéwuúváa úmihé pañe íícuubéré pehíjkyá máátímuke íaamúbari áámuubére.

Aabéváa dohíjkyá apááñéré iámé ihwáné íhñíwaúúnema, cááni diityétsíllií iámeke táávámedítyu, tsáhaváa tsítsihji dibye dóhíjkyatúne.

Aanéváa tsáijyu dibye máátímuke áámuubéré péénáa íítyáálle némeíhi:

—¿Muhdúami nééne íhwáne táiááchí dohíjkyá?—iñéénemávápe dííbyé ájcuta úmóbá ihwáné doólle, áánemávápe ívahváwaréjuco dille cápáyoácóne.

Aanéváa iiicuhíjkyátsihdyu itsááne táúmeííbyé íítyáálleke ihñé ihwáne, áábekéváa ívahváwaúréjuco dille ájcune, ñáhi, iihdóróne neébe:

- —Taálle, úubáhjané tahñé ihwáné u dóóne finevúréjucó oke u ájcune.
- —Tsáhaá —neellévápeécu— teenéjuco muurá dihñé ihwáne.
- —Tsáha, taállé —éhnííñevúváa neebe— úhjané tahñé ihwáné u dóóne <del>íí</del>nécobárejucó oke u dóótsoróne.
- —Tsáha, Ilíhi —nérollévápeecu tsiíñe— muurá teenéjuco dihñé ihwáne.
- —Tsáha, taálle —tsiiñéváa neebe tááberéjuco— tahñé ihwánee, tahñé ihwánee. Íveenáhjané tahñé ihwáné u dóóne ínevúréjucó oke u ájcune; tahñé ihwáne, tahñé ihwánee.

Aanéváa tsúúca tene ííjyunújúcóónáa éhnííñevúré dibye táánéllií íítyáálle nééhií:

—¡Éhllévu áachívú pééne taáte! —néélleréváa waaó áachívu.

Átsihíváa dibye táhíjkyánáa, tsɨtsɨwu pejco nuhba dúújɨnúné néénáa, péécútéré cúúvenúiñúne, ihdyúváhacáa Chíhtyawáyú dííbyéwúuke ídyómíúhori icátɨjɨhjácóne níjkyejɨvú tsajtyéjucóóhií. Ááneréjucóváa díbyéwu wáníjkyámeíñe:

- ¡Taálle, taálle, muubáhjáubá áánu tsúúca oke tsajtyéjucóóhií!

Áánélliihyéváa íítyáálle iíjchívyéne nééhií:

- —¡Díhdoó, díhdoó, tsíjpámécoba dihdo!
- ¡Tsúúca taalle ó ihdójúcooráhi, biríhbaábe, taálle! —neebévápe íuujétú.

Ááneríváa Chíhtyawáyú goocóhi:

— ¡tjɨ, jɨ, jɨ, jɨ; íllurá táamíaabe Mápéhrɨjɨ!

Aanéváa tsúúca Chíhtyawáyú tsájtyeebe tááne tsáhájuco dille lléébotúne. Ááné boonéváa kéémelle iiyéjuco cóévalle kímóóvehíjkyá dííbyéwúuke.

Tsíjkyoojíváa cááni lliiñájaatu tsáábe, imyéénuhíjkyádú diityétsikye tsíeméjpikye ájcuíñuube, díllohíjkyáhi:

- —¿Kiá ájchíwu?
- Ellévá máátí muke úmihé pañe á ámuube állihíjky allévá peécu.
- Áánúkeva dííbyema dityu —lñéénemávápe ácuíñuhíjkyaabe úmóbadívu.

Ehdúváa paíjyuváré dille állihíjkyánéjp<del>ii</del>névú tsájcooji lliiñájaatu dibye tsáánáa lleebúcunúúbé dille táhijkyáne íiááchíwúuke. Aanéváa:

—¡Íkyaj! —neébe— ¿Aca kiávú aalle ajchíwúuke ipíkyóóne tahíjkyáhi?

#### Áánemávápe díllotéébe:

—¿Aca kiávú eene ajchíwúuke u píkyóóne "ávúhcutéébenécu, elle máátímuke áámuube", oke ú nehíjkyáhi?

Ááneríváa iñúcójpívéne ílluréjuco dille tááneé. Aanéváa ehdu inéíñúne péébe nújkei páviiújí iwáhdáhínúne píívyetétsó cáhdóhémudívu. Áámekéváa páwaaco itsíváne wááoíñuube tééjá pañévú.

—Aatyéké dityu ámuhtsi me dóókií —néébere.

Áámekéváa ityúúne nɨhjówá allúvú ibóhdóne tsáápiikyéréi dille dóórónáa tsúúca piivyété díílleke tsájucóóhií. Aalléváa ihjyá mɨmócúwatu óhbavyéjucóó najnánáana, najnánáana, najnánáana.

Aabéváa ihjyávú iwájtsíne méwake neetéhi:

—Kiávúhjáubá díítsífju ajchíwúuke ipíkyóóne "ávúhcutéébenécu, elle máátímuke áámuube" oke állihíjkyáhi. Áálleke dúhjetédíñe.

Aanéváa mewa iwáájácúne fícúi fjpiica icáátsóne, fjpicámfíhé iwáágóoténejtééveri tsífjújavu péélle úújeté óhbákyunúlledívu. Aalléváa — Muhdúami waháró ijkya. Íñeetúubá ehdu íjkyalle— iñééne díílleréjuco dóone cáhdóhemu nihjówá pañe íjkyámeke. Aalléváa téhdure tsáápiikyéréi dóórónáa tsúúca idyé piivyété díílleke tsájucóóhií, aalléváa óhbaavyé tsífjú úníutu najnánáana, najnánáana.

Aanéváa ténehji pájtyene ítyáji iwáájácúne úraavyé díílleke, aabéváa ájtyúmité dityépi téohbákyunu najnánáana íjkyane. Aabéváa tsúúca dityépi píívyeténé iájtyúmine ílluréjuco píívyetétsóné diityépike. Aabéváa kéémélleke nééhií:

—Uu ájchíwúú iityáállé u íjkyalle óvíi Cuuvé Dobééveréjuco u íjkyane —iñéénemávápe núbíjcoobe díílleke ellévújuco mííuho wáámenéné.

Áánetúváa méwake íjtsiiméneúvú dohjíbavu iúácóne neébe:

—Uu ájchíwúuúvújtsiju u íjkyalle óvíi Néépájyu líjuréjuco ú íjkyane —nééberéváa téhdure núbijcó díílleke, ellévújuco iju dsífnene.

Ááné boonéváa iiyéjuco dibye íkyahíjkyánáa tsáijyu lleebúcunúúbé tsaate mújcójuri ávúhcuhíjkyáne. Áánélliihyéváa chooco ipyééne iitécunúúbé íllíúvúdíívaabe ávúhcuhíjkyáne. Íjchíé wájuvu iíjchívyéne dibye cátsíñíívyehíjkyáné májtsívaabére:

—¡Llíhi újcúúbé nííwau, lloorá nííwau o dóónetúpe, o dóónetúpe, llooráu cáu, llooráu cáu!

Áábe éllevúváa dibye péérónáa iévétsíi peíñuhíjkyaábe. Ehdúváa píváijyúvájuco imyéénuhíjkyáróne ílluréjuco dibye mámavyéne, áánemávápe tsíjkyooji dibye ávúhcuhíjkyáijyu, mújcojúvú ipyééne wálláávetéébé nújpákyó pañévú, dibye cátsíñíívyehíjkyá ájtsivu. Áánáacáváa tsúúca tsiiñe májtsivávaábe:

—Llíhi újcúúbé nííwau, lloorá nííwau o dóónetúpe, o dóónetúpe, llooráu cáu, llooráu cáu!

Aabéváa imyéénuhíjkyádú "gojoo" cátsíñíívyéébeke fícúi ámabúcuube tsanééréjuco bájcune dííbyéjpfújf allúri.

Aanéváa chooco tébajcújí ipíhkyúne újícó áámí allúvú ipíkyóóne lpíívyé Bañéwá ityávihyíkyúné ipyéététsóne uubócunúúbé ítyúúhéjutu tsúúca míamúnáajpíjyuco tsiiñe íjtsiiméné íjkyane. Áábe mémeváa Lloorámú Niimúhe, tsanééré táákívyeju, mahjyu, úhbajcátsí, ímítyuju dííbyé ífbúwari íjkyaábe.



#### El dios de los niños mimados

Cierta vez, una pareja de esposos tuvo un hijo varón al que, cuando juzgaron pertinente su autonomía, enviaron a vivir con la abuela materna en medio de su chacra.

Aquel niño siempre gustaba de jugar en la chacra persiguiendo lagartijas con su pequeña lanza y tenía la costumbre de alimentarse solo del hígado o de la cabeza de todo animal que su padre cazaba para ellos. No acostumbraba comer otra parte del animal.

En una oportunidad, mientras el niño perseguía lagartijas en la chacra, su abuela se dijo:

—¿Qué sabor tendrá el hígado que gusta tanto a mi nieto? Probaré esta vez.

Dicho esto, devoró el hígado de un mono y al niño le dejó los pulmones del animal como presa.

Cuando el niño llegó de su juego, pidió a su abuela que le sirviera su presa predilecta, el hígado de mono. Al momento de morderlo sintió lo esponjoso de la presa y preguntó a su abuela:

- —Abuela, de seguro te comiste mi hígado y me diste de comer otra cosa.
- —Ni siquiera, hijo —le contestó la anciana— ese es tu hígado, cómetelo.
- —No, abuela —insistió el niño— tú te comiste mi hígado y en su lugar me estás dando de comer otra cosa.

—No, hijito —replicó la abuela— ese es tu hígado.

Y el niño siguió reclamando su presa y llorando:

—No, abuela. Mi hígado, mi hígado. Te comiste mi hígado y lo reemplazaste con otra cosa. Mi hígado, mi hígado.

Ya muy entrada la noche, el niño continuaba llorando y reclamando su presa. Entonces la abuela lo tomó del brazo y lo empujó fuera de la choza, diciendo:

—¡Anda allá afuera y continúa llorando!

Una vez fuera, mientras lloraba bajo la claridad de la luna llena, el niño vio que el firmamento se oscurecía repentinamente: era el demonio que lo había cogido con sus pegajosos testículos y se lo estaba llevando al cielo para devorárselo. El niño gritó pidiendo auxilio:

-¡Abuela, abuela! ¡Un animal me está llevando!

Desesperada la abuela salió en su búsqueda y le dijo:

- ¡Muérdelo, muérdelo! ¡Muérdelo con fuerza!

Entonces, el niño le contestó, exhausto:

—Ya intenté morderlo, abuela. Sabe muy amargo, abuela.

El demonio, soltando una carcajada, les dijo:

—¡Ji, ji, ja, ja, ja, ja! ¡No es mi hermano mayor el yacutero!

Después de esto la anciana nunca más pudo oír los llantos del niño que fue llevado por el demonio. Se quedó sola y lamentándose por lo ocurrido.

Al día siguiente, como de costumbre, el padre del niño pasó por ellos para dejarles algún animal del producto de su cacería.

—¿Dónde está mi hijo? —preguntó.

La anciana, para disimular su desaparición, le dijo:

- Está por el interior de la chacra persiguiendo lagartijas.
- —Cocina este mono para que coma —le pidió, dejándole un mono.

Pero fue un día, mientras él regresaba sigiloso de cacería, que escuchó muy de cerca los lamentos que la vieja hacía por su nieto desaparecido. En seguida comprendió que ella le había mentido durante un buen tiempo, por lo que se dijo:

—Pero, ¿en dónde puso esta vieja a mi hijo para que esté lamentándose así?

Sospechando algo, fue a preguntar a la anciana:

—¿En dónde pusiste a mi hijo para que me estés mintiendo que fue a bañarse o a perseguir lagartijas?

Muy avergonzada por el descubrimiento, rompió en llanto. Entonces, el hombre se fue a un rayabal, cortó sus tallos en pequeños trozos y los transformó en pescado shuyo. Luego, los amarró en una sarta y los tiró en medio de la choza, diciendo:

—Cocina estos peces para que coman.

La anciana los cocinó de inmediato. Una vez cocidos, se sirvió en un plato y, cuando iba comiendo por la mitad de un pez, sintió que se le venía el encanto. Entonces, fue a suspenderse en la viga de la puerta de la casa, gimiendo:

—Na, na, na, na; na, na, na, na...

Mientras tanto, el hombre llegó a su casa y le advirtió a su mujer:

—Qué habrá hecho tu madre con mi hijo para que esté mintiendo que fue a bañarse o que está persiguiendo lagartijas. Por lo tanto, te pido que no vayas a verla.

Su mujer, intuyendo el suceso, se apuró en rallar su yuca. Al terminar, haciendo ver que iba a botar las cáscaras de la yuca, se dirigió sigilosamente hasta la casa de su madre, a quien encontró suspendida gimiendo. Estupefacta con la escena, se dijo:

—¿Qué estará ocurriendo con mi madre? Tal vez sea esta la causa.

Dicho esto, se puso a comer los shuyos que estaban servidos en el plato. Y cuando iba comiendo por la mitad de un pez, también se le vino el encanto. Entonces fue a suspenderse al lado de su madre, gimiendo:

-Na, na, na, na; na, na, na, na...

El marido sospechó lo ocurrido con ellas y fue tras su mujer. Las encontró suspendidas en la viga, gimiendo:

—Na, na, na, na; na, na, na, na...

Cuando vio que ambas ya estaban encantadas, procedió a transformarlas mucho más. Y dijo a la anciana:

—Tú, que fuiste la abuela de mi difunto hijo, desde ahora serás Libélula Montés.

Dicho esto, le dio un puntapié a la anciana y esta se fue volando transformada en Libélula Gomphus.

En seguida, mudó a su mujer con el arnés de su hijo, y le dijo:

—Tú, que fuiste la madre de mi difunto hijo, desde ahora serás Oso Hormiguero de las Izanas.

Dicho esto, también le dio un puntapié y la mujer se fue corriendo transformada en oso hormiguero.

Al otro día, mientras se encontraba solo después de los aciagos sucesos, escuchó que alguien se bañaba en el puerto de su casa. Se dirigió lentamente hasta allí y vio que alguien con las apariencias de su hijo se bañaba en el puerto y luego, desde la orilla de la quebrada, se tiraba al agua, cantando:

—Por culpa de la cabeza del loro que cazaba mi padre, trac, cabeza de loro, trac, cabeza de loro...

Cuando el padre se acercó para atraparlo, se esfumó rápidamente. Después de varios intentos, se puso a meditar en sus poderes.

Al otro día, a la misma hora en que el difunto acostumbraba bañarse, el hombre fue al puerto y se echó en el fondo de la quebrada con los brazos extendidos, listo para atraparlo. Muy pronto llegó el difunto, y como todos los días se puso a cantar, antes de tirarse al aqua:

—Por culpa de la cabeza del loro que cazaba mi padre, trac, cabeza de loro, trac, cabeza de loro...

Cuando el difunto se tiró "plum" al agua, el padre lo abrazó fuertemente pero solo quedaron sus restos óseos regados sobre su pecho.

Entonces, saliendo fuera del agua, los juntó con mucho cuidado sobre una hoja de plátano. Cuando juntó todos los huesos, armó un cigarro con el Tabaco de su Creación.

Encendiéndolo, sopló en su nariz aliento de vida y lo transformó nuevamente en un ser humano. De esta manera recuperó a su hijo.

Este ser recuperado se denominó Dios de los Loros o Dios de los Niños Mimados, en cuyo corazón abunda el resentimiento, la amargura, el egoísmo, las contiendas y todas aquellas actitudes que tienen los niños sobreprotegidos y mimados.



RELATOS ORALES BORA II

# Píívyéébé ajyúwa

La hija del Dios



## Píívyéébé ajyúwa

Tsáápiikyéváa íhdémúnáaúvú mítyane avyéjúúllehíjkyáhi, aabéváa tsímavá méwadívú pínéehójtsimeváke: pápihchúúmevávápe walléému, áánetúváa tsáápiiye wajpi.

Áámedítyuváa ámíajtétsikye imílleebe iámejcánúne, áánemáváa ihyájkímú walléémuke cátsótsoobe mítyane íjtyaco, áánetúváa wajpíímuke táúhbaabe ííbii, máániuu, umee íjkyane ditye imyéénuki. Aanéváa dibye ámejcánúíyómútsidítyú míamúnaa ihjyúváhi:

—Aca muhdú Píívyéébe ámejcánuú illímútsikye tsúúcajává éévátsójcatsímútsikye.

Aanéváa tsaate tsííjuke nééhií:

—¿Ava dáájyuwa eevájucóó cááni ámejcánúíyolle?

Áánélliihyéváa neelle diityéke:

—Tsá o wáájácutúne, óvíi ó dílloó dille ééváhajchííjyú múha téétsɨjcaani íjkyane.

Aanéváa tsíjkyooji úmihétú óómille dilló idsíkeé:

—¿Ava u éévane oke mɨamúnaa nééhií?

Áállekéváa fdsi néé tsaapi dííllé pañévú tsáhijkyáné cúúvétsihdyu papéjcováre. Áánélliihyéváa tsiju úwaabó dille cáátu imyéénúne pejco tsáábeke tééneri íhyúmi idyómájcoki. Ahdújucóváa téjcooji cáátu imyéénúne íhlliiñévú ipíkyóóne pejco dille cúwájúcóónáa, imyéénuhíjkyádú wajpi dííllé úniúvú víkyoovéváábeke íhyójtsi cáátúri imúriúcúne dómájcolle dííbye úmi, árónáacáváa "wáya"

dibye nééneri tsánejcúe úmíré dómaúcunúlle. Téénélliihyévá múúne péjcóejpi núhba úmí tsánejcu cúúvéneúvú.

Aanéváhacáa íñahbéré ámíaabe íjkyaabe tsitsífvevu mífcúmiri fítémeí tsánejcu íhyúmi cúúvénécoba bájtune, áánemáváa iñúcójpívéne tsá dibye ímílletú iájkyéne. Áábekéváa cááni nééhií:

—Muúbe, dájkyéne majchóvá úmevu mepéékií, muhdú cóójívu ú cuwá wákimyéí íjkyánáaáca.

Aaméváa íwákimyéiháñevu pééné boone iájkyénéhji míñúmeíjyúcoobe íbajtsíhllahíñema íchahíwáánevu íné imíjyaú ováhtsa. Áábekéváa íñáálléwu iííténe dillóhi:

—¿Nájme, aca kiávú u pééki eene imíwu ú míñúmeíhi?

Áállekéváa áñújcuúbe:

- O péjucóó cáámevu áádi núhba éllevu.
- —Ané úúma, najme, o pééhií —táúmeíllevápe íñáhbeke.
- —Ané iícúi dípamijíwuúnevu píkyaméi —dibyéváa néhdújuco ípamijíwuúnevu píllúhcúmeille.

Áállemávápe péjúcoobe lláhájtsí níjcáutu tsúúca wáámenéjucóó díílleke néébere:

—Íillevu táújíbá allúvú tsohnááve.

Ahdújucóváa tsóhnáávéllema tsúúca wáámenéjúcoomútsí ihjyá nihbáhotu úmehééné allúríjyuco; aamútsiváa ojtsóháñé lliiñéréi íjkyánáa íñáálléwu wáníjkyámeíjyucóóhií:

—¡Nájme ó áákítyeéhi. Nájme, ó áákítyeéhi!

Aanéváa lléébótuube éhnííñevúré wááménénéllií tsiiñe wáníjkyámeíllé nééhií:

—¡Nájme, tsúúca ó áákityéjucóóhií! —iñéénemávápe áákityéllé íévéhóówari rávíráví. Aalléváa ííñújí allúvú áákityéllé úwáhllojívuréjuco píívyeténe.

Aanévánuhbadúújínúcooca "Dyomíhyoo, dyomíhyo" díllohíjkyalle íñahbe níjkyéjiri íjkyáábeke. Áánetúváa íñahbe níhkyejívú íñáállekéváa iéévátsóné nucójpí péébe, íñaalléváa dííbyeke cáátúri dómajcóné péjcóejpi núhbake tsánejcu cúúvéneúvú íhyúmií.

Aabéváa ilyéjuco "acháháchá" péébeke m<del>í</del>amúnaa iájtyúm<del>í</del>ne wáníjkyámeíhi:

—¡Tsúúca áádi Núhbá ajchi úmɨvájucóó nɨjkyéjɨvu íñáállekéré iéévátsóné nucójpɨ!

Aanéváa cááni úmeri íjkyároobe teene iwááoíñúne móóhonéréjuco iújcúnema óómiñe ihjyávu, áánemávápe ífcúi nuube ahrúu, árujtsíváa iímivyédú ídsímúpike neébe:

—¡Áju, írujtsíyí ménujpáñute o ádoki, múijyúikyé ámuhpi menújpañúné ó ádoóhi!

Ahdújucóváa térujtsi iékéévéne dityépf mújcójuvu nújpáñuténe. Árujtsíyiváa dityépf nújpakyo pámaúcuróné ficúiye pehíjkyáhi, ááneríváa góócomúpfré nehíjkyáhi:

—¿Aca muhdú íñe, muulle, méécááni meke nújpakyóvú wallóó ídsihííváneri?

Aanéváa tsiiñe inújpáñúne dityépf péérónáa téhdure ficúiye nújpakyo pehíjkyáhi. Áánélliihyéváa ííñúbatu térujtsi inííñúnema nújpakyo ipámaúcúne dityépf óómíyónáa téhdure juuvájpiinévúré áráávehíjkyáne, áánemáváa pfimfneúvú ííñúbatu tsiiñe inííñúne nújpakyo ipámaúcúnema botsíi óómimúpf ááhivu.

Aanéváa dityépi mújcójuri íjkyáné allúrí cáánimu íijtyácori íjpííhañe inííñúmeíne úllébá lliiñétú bállííjyuri iávúhcúne wáámenéjucóó áharímudi tsiéllevu.

Aamúpɨváa nújpákyoma íévejávú wájtsɨmúpɨ muucá iájtyúmɨtúnéllií néjcatsíhi:

—¿Aca kiávú íñe llihíyómú pééhi, muúlle?

Aanéváa okéhjóké néémupi dilló ijyééú bohrójike:

—¿Tájye, tajyééu, kiávúhjané Ilihíyómú pééhií?

Aabéváa diityépike "Íille úllébálli" áñúcuhíjkyá dityéváa úllébálliiñetú bállííjyuri ávuhcúné iájtyúminema. Áánélliihyéváa úllébá lliiñe néhcóromúpi tsá muucá ájtyúmitúne. Áánemáváa ijyéémú niipámyuke díllomúpi:

—¿Tájye, tajyéému, kiávúhjané llihíyómú pééhií?

Aaméváa dityéváhacáa wááménéneri cáámevu iwámóháávyéróne óómihíjkyáhi. Ehdúváa ijyéémuke idíllohíjkyáróne téhdure uupíyivyéjúcoomúp<del>í</del> juuvárí tsíjtye éllevu pééjuri, áámúpimáváa téhdure ijyéémú niipámyú úúcúmema pééjucóó. Aaméváa tsíhyulle úllehíjkyámé úújeté móóavu, aamóváa muhdú ipájtyétúnéllií ínajcátsii néhcoméré níjkévu péhijkyámé tsátsii páyojke nétsihvu wajtsíhi. Aanéváa Úúcume tééhí úniúvú iíjyócúúvéne "móóa, móóa najcáteeju" néébere tsojtsójucóó teehi járááveki, áánetúváa nijpámyú páwaji jíjkyáne adójucóó teehíváa inájcatéki.

Aanéváa úúcúméwu tsójtsóneri iñéjúwáwu poáávetu íjkyánáa niipámyú ihbámúúné vojóóvetu nééneri goocójúcoomúpi:

—¡Muúlle, mejééú bohrójɨ néjúwáwu poáávetu, téhdure mejéémú niipámyú ihbámúúné vojóóvetújuco, ɨjɨjɨjɨ...!

Aanéváa tsaríwu úúcúmeke pájtyénéllií ílluréjuco dibye úhbane:

—Éénevúrée ámúhpɨ goocópivu méúújetéhi —iñéénemáváa "kyéjkyékyé" úmɨvájúcoobe bájú pañévu. Áhduréváa ijyéémú niipámyú wáámenéjucóó diityépɨdítyu.

Ááné boonéváa tsahí allúrí péhíjkyamúpí úújeté tsátsii máhohájcú cóóju imíwu nááménema íjkyanévu, aanéváa bónelle ájyabáávatéllé néé íñáálleke:

- —Muúlle, óvíjyuco o májchone, mítyane ó ajyábáávatéhi.
- Tsáha, muúlle neelléváa íñaálle tsá imiááné tene íjkyatúne, piivyétéré teéne.

#### Dilléváa néérónáa éhnííñevúré neélle:

- —Ihdyu, muulle, kiátú u pájtyéíñáa óvíjyuco o májchone néélleréváa mááhótu idyóuháyóne cóójúhoma majchójucóóhií. Aalléváa cóójuho píinééhoríyéi májchónáa piivyété díílleke tsájucóóhií, áánélliihyéváa íñáálleke neélle:
- —Muúlle, fícúi pajtyéco —iñéénemávápe wátyuuvéjúcoolle cóóhoba téhí allúrí éhnéjcuvújuco, áhbaríváa íñaalle fícúi dsfínelle éhnéjcúehívú wájtsfné boone ílluréjuco tehba wájpóllaavéné tééhí pañévú bóóáréjuco.

Ááné boonéváa iiyéjuco pehíjkyalle llééboté tsaate tébajúj<del>í</del>jp<del>ii</del>ne wátóócohíjkyáne, ááné tujkévetúváa ipyééne <del>ii</del>técunúllé tsaapi panéjcuvátú íhyúmine íjkyaabe úmehe íllohíjkyáne, ihdyúváhacáa Úminuri. Áábekéváa iájtyúmine "múúberáhjáhaá" iñééne dille úmivárónáa díílleke iájtyúmine úraavyéjúcoobe tábejcárotéhi. Áállekéváa chijchújúcoobe iúmé ifbuúvu, áánemáváa ihjyávú itsájtyéne piinéejávú wááotéébe, áánemáváa méwake neébe:

—Wahmɨjɨré Namáhjyu, Wáábyádohjɨrené Namáhjyu, bújcájaaco taúmé kikííjyeba o lléhdohíjkyaki, ói ó cóóvatéhi —iñéénemávápe dibye coou pééné allúrí dibyéváa ume tsívane, mɨamúnaa tééné pañe íjkyane iwáájácúne pááyulle, ááné pañéváa iɨtécunúllé tsáápille dííllema góhñícunúne, áállekéváa <del>fí</del>cúi iújcúne dóótoúréjuco dille píkyoone dííllé cápayóóve, áánemáváa neélle:

—Aca kiátú u tsáá dííkyáánimúváa uke úújeíñulle. Íkyoocáré fícúi dsine íjyuúri, aalle móóá úníuri ú ájtyúmií Tsóvirácoke, áábeke ú neéhi "Táhdi, tahdíyó umicóúwu, oke éhnéjcuvu pajtyétso". Aabe uke nééne ú méénuúhi.

lúwáábónemávápe ájculle bállííjyuma mááníutu, áánemávápe neelle tujkénú dille bálliijyu iwááo juuvájpiinévu, ááné boone máániu téhdure imyéénuki, kiávú ipávyeenútsihvu.

Ahdújucóváa dille dsífnene dilléváa nééjuri. Aalléváa tsává idsífnénéllií bálliijyu ácádsíjcaáyó tsátsihvu, áánemáváa dsífnelle tsítsihvu ácádsíjcaáyoíñú máániu.

Áánáacáváa Úmɨnuri cootu óómiibye cújuwa meenúvájucóó, ááné pañévuváa ume dibye wááone tsúúca neebójucóó "tóó" ápɨhájcú pɨjnétú pɨjɨhnécu. Áánélliihyéváa neebe méwake:

- —Wahmɨjɨré Namáhjyu, Wáábyádohjɨrené Namáhjyu, tsívaco mááho taúmé kikííjyeba o lléhdohíjkyaki —nééberéváa mááho mewa tsívánetu idyóuháyóne iúmé kikííjyeba ápɨhájcutu íjkyane ipɨrohjácóne dɨllehjúcúné paapáwu, ááneréjucóváa dibye úhbane méwake:
- —¡Néhnɨhɨvalle kiávú taúmé kikííjyeba u píkyóóne ífnevúréjucó oke u dóótsone, níhñécunu uukéréjuco o dóótulle! nééberévápe dilló Íwaajácú Wahdáhikye:
- —¿Kiávúhjané Wáábyádohjírené Namáhjyú taúmé kikííjyeba wallóóhií?

Áánélliihyéváa "tyéke" neehi dilléváa pééjú tujkévetu. ááneréjucóváa dibye déjutu. ds<del>ii</del>nene díílle Aabéváa péérónáa wáárimu juuvárí, dilléváa bállijyu wááoíñúne; áánélliihyéváa "Óhdené bállíjjyutu tsívátuúbe" néébere tsíhyullétúi cátsíívyehíjkyá diityéke. Aanéváa tsiiñe juuvávú iwájtsíne dsííneebe ájtyúmité Tóócúhi juuvájpiine dííbye éllevu dówávárájiúcunúne, dilléváa máániu wááoíñúne, aanévá idyé "Óhjané táballóówá tsívátuúbe" iñééne tsiiñe tsíhyullétúi dibye cátsíívyéné ajchótájuco dille wájtsine móóavu.

Aalléváa Tsóvirácoke tééhí úníuri íjkyáábeke iájtyúmíne nééhií:

—Táhdi, tahdíyó um<del>í</del>cóúwu, oke éhnéjcuvu pajtyétso.

Áánélliihyéváa neébe:

—Ané oke dítyuukémivu daácu.

Ahdújucóváa dille ítyuukémivu ájcúnetu iékéévéne neébe:

—Cóhpénécoba míhchúúveco.

Ahdújucóváa míhchúúvélleke dibye píjyucúné éhnéjcúemóvújo. Aanéváa úm<del>í</del>nur<del>i</del> téhbaú allútú wájts<del>ii</del>be iájtyúm<del>í</del>ne néé tsóv<del>i</del>rácoke:

—¡Néhnɨhɨvaabe Tsóvɨrácó tsohrɨvájau taúmé kikííjyeba ú wallóóhií. Ííllevu ookéréjuco pajtyétso!

Áánélliihyéváa Tsóvirácó nééhií:

—Ané oke daacu dihwááyuvu, ááne córiínécoba dihteco.

Ahdújucóváa dibye iwááyuvu iájcúne córiínécoba iítéébeke pijyúcuube móóájpiinévújuco, áábekéváa mehdómuréjuco dóóneé.

Ááne boonéváa tsiiñe péhíjkyalle tsíímovu úújetéhi. Átsihíváa ájtyúmitéllé Nihba bóhdámeíhíjkyáábeke, áábekéváa neélle:

- —Táhdi, oke pajtyétsó éhnéjcuvu.
- Juúju, wa ííllevu diíkya —iñéénemávápe íhyallúvú ipíkyóóllema bódááveíñuube májtsívaabére:

—Miíne, miíne, bódáá, boda; árájíí, arají. lináhana, wa, uke tócúú, tocu.

Áábekéváa áñúcuhíjkyalle wáájácúrollére:

-Ihdyu, tátyuukémi.

Ahdújucóváa tsiiñe dibye bóhdámeíñé májtsívaabére:

—Mifne, mifne, bódáá, boda; árájíf, araji. lináhana, wa, uke tócúú, tocu.

Áábekéváa tsiiñe áñújculle:

—Tsíñejcúemi tátyuukémi.

Ahdújucóváa tsiiñe dibye bóhdámeíñé májtsívaabére:

—Miíne, miíne, bódáá, boda; árájíí, arají. lináhana, wa, uke tócúú, tocu.

Áábekéváa idyé áñújculle:

—Táikyááve.

Aamútsiváa tsíñejcúéhí úniúvú wájtsínáa nihñéenéréjuco dibye májtsiváne, áábekéváa áñújculle dííbyé allútú áachívú cátsíñíívyellére:

-Mu, tááhyówa. Hnéikyé múúne wálleeke tócúú, tocu.

Áánélliihyéváa neebe díílleke idyóóiyóne:

—Júú, éhtsíhjiúne múu ehdu oke néé ííhyúhócobáne o díróójánuki.

Átsihdyúváa tsúúcaja péhíjkyalle ííjyunúté tsaaté ápajyúnevu, átsihíváa ikyúwa néríívyelle tahcáhé nɨjcaúvu. Aalléváa tééhé nɨjcáuri tsúúca cúwájúcóórónáa lleebó ápajyúné naavémú tsájucóóné. Aaméváa dille tééhé nɨjcáuri íjkyane iwáájácúne caatsójucóó tahcáhé déjuco úlléwá uuháñeri:

—Llikíllahí tomécollá joro, joro, joro. Llikíllahí tomécollá joro, joro, joro...

Ááneríváa tahcáhé rújíívehíjkyáneri iíllityéne ihjyúcunúhíjkyalle:

—¡Ámuúháá, a tsá tsaate íchihjírí ámuha meíjkyatúnéé. Kiávúhjané llihíyómú péémeke o úráávyehíjkyálleke íjtye naavémú dójúcoóhíí!

Áállekéváa Tsiivúruji tétsíhjí pañétú "Úu, úu, úúuu" áñúcuhíjkyáhi.

Aanéváa pápejcóré naavémú díilleke idyóó tahcáhé bójórijcóneri tsá dille cúwatúne. Tsitsiívevúváa naavémú pééné boone iñíítyéne iitécunúllé llahíyívánécoba tahcáhé déjuco naavémú dáriivéne.

Aalléváa péjucóó tsaatéváa tépejco díilleke áñúcuhíjkyáné tujkévetu. Aalléváa úújeté, diilléváhacáa Tsiivúrújí taaba mátsajca cáájahíjkyálledívu, áállekéváa iájtyúmíne díllolle:

- —¿Aca kiátú eene u tsáá díítsífjumúváa uke úújeíñulle? Ihdyúpe fjiiri péétúme ú úráávyeíjkyá, éhjíríi péémeke. Óómayéjuco coéva. Árónáa Tsiivúruji taabávapíwu, óvíi uke táábávaábe.
- —Tsáhaá —neellévápeécu— óvíi, ihdyu, ó úráávyehíjkyá kiá íjkyáme éllevu o úújetéki.

## Áánélliihyéváa neélle:

—Ané ehdu u néélle íjyuuri u péélle tsamééré kéémellémuke ú pájtyeéhi. Tujkénú ú úújéteé Wahráúbamééwa javu, átsihdyu ú wájtsií Cállúrijíbamééwadívu, átsihdyu Tócújiríbamééwadívu, Átsihdyu ú úújéteé Toríñamééwadívu, átsihdyu Íjyuhéjumééwadívu, nihñéré Téétéjimééwadívu, átsii ú cúwaáhi. Aalle uke kéévane dáwadíñe, uke dóhdille. Áánemáváa úwaabójúcoolle muhdú tétsihji kéémellémuke dille pájtyeíñe. Ahdújucóváa péélle tujkénú úújeté Wahráúbamééwa javu. Pájcoojíreváa wárácohíjkyalle ihjyá pañe. Aanéváa peecútéré míamúnaa úcaavémé tácájyáávémeke icanúbáhóóuri illííhyánúmeke dohíjkyalle.

Aalléváa tééjavu iúcáávétúné ihde múútsúhetu iwábóhcóne íjtyúhá pañe inííñúne úúcááveíñú llará—llára, áánemáváa díllotélle:

—¿Taálle kééjurí ó peéhi?

Aalléváa "Íjyuúri" nééjuríjyuco dille ífcúi dsífnene.

Átsihdyúváa péélle Cállúr<del>iijí</del>bamééwa jávú wajtsíhi. Páneeréváa dííllé tsíeméné pácallúr<del>iíji</del>. Dilléváa íjkyárolle pácallúr<del>iíji</del>. Dilléváa pácallúr<del>iiji</del> nééne míamúnaa íítémeke ícanúbáhóóuri illííhyánúmeke dohíjkyalle. Áállekéváa díllotélle:

-¿Taálle, kééjurí ó peéhi?

Aalléváa téhdure "Íjyuúri" nééjuríjyuco dille dsífnene.

Átsihdyúváa péélle úújeté Tócúj<del>ii</del>r<del>í</del>bamééwa jávu. Áállekéváa díllolle:

—¿Taálle, kiátúami ó peéhi?

Áállekéváa Tócújiiríbamééwá nééhií:

—Ukéi ó úúbállétúné ihde oke dárahjúcú táhjyuú.

Ahdújucóváa iárahjúcúne díilleke néélle:

- ¡Taálle, ayáju ímyéami díhjyu cúvaáne!

Ehdúváa dille néénéllií, "Íjyuúri" dille nééjuríjyuco fícúi dille dsfínene. Mfamúnaáváa dííllé ihjyu toocúwu nééne néémeke icanúbá óóuri illííhyánúmeke dohíjkyalle.

Átsihdyúváa úújetéllé Toríñamééwadívu, áállekéváa díllolle:

—¿Kiátú, taalle, ó peéhi?

Ahdújucóváa ímímócócoba páúhcoba nééne áámulle "toríñá" kiávú juuva íjkyáhullévú íítellére, áájuríjucóváa idyé dille dsífnene. Míamúnaáváa wáájácutúmé dille ímímócócoba áámulléré juuva íkyáhullévú ííténeri péétúmeke ícanúbá óóuri illííhyánúmeke dohíjkyalle.

Átsihdyúváa wajtsíllé Íjyuhéjumééwa jávu, áállekéváa téhdure díllolle kiátú ipyééiyóne. Áállekéváa dille "Íjyu" nééjuríjyuco íícúi dille dsíínene. Tsaatéváa wáájácutúmé dillé "íjyu, éju, íjyu, éju" nééneri mújtámeke ícanúbáhóóuri ílluréjuco illííhyánúmeke dohíjkyalle.

Átsihdyúváa péhíjkyalle ííjyunúté Téétéjimééwa jávu. Áállekéváa kéévalle ípimíhtsoma téétéjí maahótu, aanéváa májcholle iiná néétullére. Ááné boonéváa wáábyavu dille ájcúbari cúwalle. Áállekéváa Téétéjimééwá áchuhíjkyá cúwárólleke, áánélliihyéváa díllohíjkyalle:

- —¿Taálle, ínehjíami oke ú ajchu?
- —Tsáha, wáha —áñújcullévápeécu— wáámyukéré uke ó áchuhíjhkyáhi.

Ihdyúváhacáa áchuhíjkyalle dille cúwáhajchíí ícanúbáhóóuri illííhyánúlleke idyóókií. Aanéváa ehdu dille áchuhíjkyánéllií tóhtohé mihócú íhyállúmíhó allúvú ipíkyóóne botsíi cúwalle. Áállekéváa tsiiñe ájchulle ité tóhtohé mihóné péétene dille ítéiyódu, áánélliihyéváa tsáhájuco dille pátsáríjkyotúne.

Áállekéváa tsitsíívevu díllolle kiátú juuva íjkyájuri ipyééiyóne, áánélliihyéváa neélle:

 –Íjyuuri u péélle ú úújéteé Booámudívu, aame uke táúmeíñé diityémá méénuco. Ahdújucóváa péélle úújeténé Booámuváa páácami ihjyá llahájtsiri cúhíjkyámedívu, áámekéváa díllolle:

—¿Íveenáami ámuha páácami mecúúhií?

### Áállekéváa áñujcúme:

— Muhává Píívyéébé úmihé allútú íjkyáné booámuco memájchoté múúhá wajyámúúné mecúúhií.

#### Áámekéváa neélle:

-Muurá diibye Ilihíyo, áábe déjutu ó tsahíjkyáhi.

## Áánélliihyéváa néémeé:

—Ané múúhamái múúhá wajyámúúné dohnóva, ááné boone uke muha mé tsájtyeé téhullévu.

Ahdújucóváa dille diityémá íwajyámúúné óónováné íkyoocápíi Booámú oonóváhi. Ááné boonéváa péjucóómé úújeté booámucóvu, áánemáváa nééme díílleke:

—Íkyo muha mémajchóváhi. Éhtsíiyéjuco dííkyááni ja. Nehdí íchii muha meíjkyane.

Ahdújucóváa péélle úújeté cáání jiihávú mítyane mútsiitsi néévanévu, aanéváa iwávyúrújcóne lléénelle. Aalléváa buucu bucu ijcotsóné tsiiju mátsajca cáájahíjkyalle illéébóne llíhkyámeíhi:

—¡Múami étsii ámuha támutsíítsí mélleéne, ténehjíne lléénéíyómeke áátsíímeke kiávú o úújeíñúnáaáca!

Aanéváa <del>fi</del>cúvétulle lléénehíjkyánáa ijyééú <del>ij</del>cu májtsiváné lléébolle:

 Nééwáñejcúúrí ajyúwá eevácotúpe muha meúmiváne, tsítsítsí, tobucúru, tsarararara. Aabéváa májtsiváné illéébóne kímóóvelle tsúúca tsífjúmudívú iwájtsíneri. Aalléváa mútsitsi illéénétsihdyu péélle úújeté tsifju mátsajca cáájahíjkyálledívu, áállekéváa "Wáha" díllolle, áánélliihyéváa tsifju "Múami oke waháává kiávúhjáa áátsífmeke o úújeíñúnáaáca" nééllere irévóóvéne ittécunú fdsímei éévalle íjkyane, aamúpiváa iámabúcújcatsíñe tájucóóhií. Ááné boonéváa neélle:

- —¿Kiátúami, wa, ú tsahíjkyá? ¿Kiá díñaálle?
- —Tsúúcajápe óhdityu cóévalle —áñújcullévápeécu.
- —Tehdújuco, wa, u tsáhijkyáné —neellévápeécu—aanépe ííllevu muha me tsááme íhjyáa muutékeréjucó o tsímaváne, aame íkyoocáréjuco tsááiñe, áámé ihde étsihvu walláávé díhyallúvú o cáájaki, dilléváa néhdújuco wálláávéllé allúvú cáájalle kiki tsáátúné ihde. Aalléváa icáájane níjkévánáa tsúúca kiki "jiii" tsájucóóhií. Aaméváa dillóvá tsíjuke:
- —¿Wáha, aca múhdúcobárá íñe díaanúho? ¿Áa, aca múhdúcobárá díaanúho?
- -Éée -neellévápeécu- páhdure ihdyu meímillédú méaanúhi.

Árónáacáváa éhnííñevúré díílleke ipátsáríjkyóne tsaapi ánéétori áánuho cámótyohjácóneri "rugu-rugu" áánuho vááúmeíñéllií neéme:

-Wáha, muurá "rugu-rugu" vááúmeíhyo.

Áámekéváa ílluréjuco dille úhbane:

—Éhlléhjivu mepe néhnihívame.

Áánélliihyéváa péjucóómé óhbáávyeté mújcóéwájú lliiñévú. Ááné boonéváa <del>í</del>ds<del>í</del>ma péjúcoomúp<del>í</del> ihjyávu, áállekéváa cááni iájtyúm<del>í</del>ne ohbáyú níhbáhó lliiñétú, diityétsijts<del>íí</del>mé kiki idyóótuki. Aaméváa tsáápítyúnéllií ídsíke iñíítyétsólleke wálloolle dille inújpáñuté ímaahóbá idyótsúhcuki. Aalléváa llíyiihyo iékééveíñúne mújcojúvú péélleke kiki ityábejcáróne dójucóóhií. Aanéváa dille óómityúné cáánímutsi iíjtsóróne tsíñehjíréjuco iíjtsámeíñe úraavyé mújcojúvu, aamútsiváa úújeté mújcóéwájú allúrí diityétsijtsímé kiki díílleúvuke dóómedívu, áámútsikyéváa iájtyúmíne wáámenémé úújeíñú apááñeréjuco íeevácoúvu. Ááneríváa mítyane ikímóóvéne apááñeréjuco íeevácó cóeváné ááhivu itsájtyéne chooco kíímyéwari pídójcomútsi, aamútsiváa ujcú wájpíwúuke, áábekéváa íhtsútúnetu píívyétsomútsi.

Áábekéváa idyé kiki imíllé idyóóne. Áánélliihyéváa íítyáálle wáhdatu dííbyeke niiñú páábeekére. Áábe déjutúreváa pehíjkyámé néémere:

—Wáha, muha medóóíyoki.

Áámekéváa nehíjkyalle:

—Muhdú ámuha médoó pápá néébeke.

Áánélliihyéváa dííbyeke ipíhjácúne nehíjkyáme:

— miááné páápaábye. Paapáábyéwu, Paapáábyéwu — néémeréváa dííbyeke úráávyehíjkyáhi.

Aabéváatsúúca kééméveebe tsáijyu mújcójuri néépájyúbáwuúné nújpákyó allúvú iwájínúneri tsíñejcúvú dsíínehíjkyáné kiki imíwu iíjtsúcunúne dííbyeke táúmeí téhdure iíícuki. Áámekéváa néébe:

—Páwaji meékéévéjcatsíñe chooco mepájtye.

Ahdújucóváa iwáj<del>íí</del>véne chooco ditye teehi pájtyérónáa néépájyubáácú rérohjácoobe "toobu—tobu" nújpákyó pañévújuco áákityémé májcanúhi, áámedítyuváa tsáápiiyéjuco pájtyetéébé wáámenéhi. Aabéváa dííbyeke imíllé idyóóneé, áánélliihyéváa nújpákyó pañévú úm<del>í</del>vaábe.

Áánélliihyéváa kíkiijye míñutsó mɨamúnáake teehi ditye iwákyuúki. Ahdújucóváa ditye mújcuri újcúmeke íítyáhdi néé márámáhé bajkyénema núpɨírúhé bajkyéné iújcúneri ditye iwákyu íiááchí íjkyaaba, kíkiijye iɨjtsúcunú ditye imiááné wákyuúne, áánetu ááméjutúi botsíi mújcúriyi ditye iwákyuúki. Ahdújucóváa ditye márámáhé bajkyénema núpɨírúhé bajkyéné iwátsájcóneri Paapáábyé íjkyaaba wákyúúneri wáájácúroobe tsúúca wállaavévájucóóné kíkiijye iájtyúmɨne májtsiváhi:

—Tahájkikye méújcudíñée, ñée, ñée; tahájkikye méújcudíñée, ñée, ñée...

Aabéváa tééhí úníutu íjkyáné uménebávú wátoovéváábeke kíkiijye áámúíyónáa néémeé:

—Tsáha, bóho; tsúúca chéméébeke ílluréjuco dekééve.

Ahdújucóváa iñíítyéne dibye iíhbúcúúbema íjchívyérónáa dííbyeke iékéévéne májcanútsoóbe. Ehdúváa ts<del>íí</del>juúvu áhdó lliihyánuube kíkiíkye. Ááné boonéváa iíjchívyéne íítyáhdimútsimáyéjuco díbyéwu kéémevéne.



## La hija del Dios

Unos antepasados bora tenían mucho respeto a uno de ellos que tuvo cuatro hijos con su esposa: un varón y tres mujeres. El hombre quería celebrar la fiesta de nombramiento de los Amos de la Garza a la pareja de sus hijos mayores.

En ese afán, mandó a las esposas de sus súbditos a preparar abundante almidón, mientras que los varones se encargarían de preparar la coca, el ampiri y la sal silvestre. Sin embargo, la gente murmuraba de esta pareja de jóvenes, diciendo:

—Cómo el dios intenta nombrar a sus dos hijos de los que se sabe que ya concibieron.

Algunas personas dijeron a la madre:

— ¿Es cierto que tu hija está embarazada antes de que su padre le haga la fiesta?

Entonces ella les contestó:

—No lo sé. Ya le he de preguntar si está embarazada y quién es el padre de la criatura.

Al día siguiente, cuando llegó de la chacra, la madre preguntó a su hija:

—La gente murmura que estás embarazada.

La joven le contó que un hombre viene a cortejarla todas las noches aprovechando la oscuridad. Entonces, su madre le dijo que preparara tinte de huito y que con ello acariciara el rostro del hombre cuando la visite por la noche. La muchacha se preparó aquel día como le había indicado su madre, y lo colocó debajo de su hamaca. Por la noche, mientras dormía como de costumbre, el hombre fue a recostarse en la hamaca de la joven. Entonces, remojando la mano en el huito, intentó acariciar el rostro del hombre pero este, sospechando sus intenciones, esquivó la mano. Solo logró pintar un lado de su cara. Por este motivo dicen que la luna tiene un lado de su cara de color oscuro.

A la mañana siguiente, el hermano mayor, quien era el que visitaba a la joven durante las noches, vio en el espejo que un lado de su rostro estaba manchado con el huito por lo que decidió no levantarse muy temprano como solía hacerlo. Entonces, su padre lo regañó, diciendo:

—Hombre, levántate y ven a desayunar para irnos a coger sal silvestre. Cómo piensas dormir hasta de día cuando hay muchas cosas qué trabajar.

Sin embargo, siguió recostado, ocultando la vergüenza. Recién cuando todos se dirigieron a sus labores, el joven se levantó de su hamaca y se atavió con sus pulseras, collares y coronas, obteniendo una hermosa apariencia. Cuando su hermanita menor lo vio, le preguntó:

-Hermano, ¿a dónde vas para que te atavíes tan espléndido?

Y él contestó:

-Voy allá arriba, donde vive el Sol.

Entonces, la niña le suplicó diciendo:

- —Déjame ir contigo, hermano.
- —Si es así, atavíese pronto sus atuendos —le contestó.

De inmediato, la niña se puso sus atuendos. Una vez listos, se dirigieron al borde del patio y se prepararon para alzar vuelo. Le indicó a la niña:

—Súbete sobre mis hombros y ponte en cuclillas.

Obedeciendo, la niña se puso en cuclillas sobre sus hombros, y en seguida alzaron vuelo pasando el techo de su casa hasta las copas de los árboles, pero cuando estaban por llegar a las nubes, la niña alertó a su hermano:

-¡Voy a caer, hermano!, ¡voy a caer, hermano!

Sin embargo, el hermano siguió volando sin hacerle caso. Entonces, la niña le alertó por última vez:

—¡Hermano, ya estoy cayendo!

Dicho esto, se precipitó centelleante por los aires. Y al impactar en la tierra se transformó en el pájaro tuhayo. Desde entonces, cuando la luna llena se asoma en el cielo, la niña se alegra y lo llama: "Hermano, hermano".

Y el joven que ascendió al cielo después de embarazar a su propia hermana se transformó en la luna, quien tiene manchado un lado de su cara como producto de las caricias que le hizo su hermana con tinte de huito.

Cuando la gente vio que el joven ascendía centelleante al cielo, exclamaron estupefactos:

—¡Vean, el hijo del Sol se escapa de la vergüenza de embarazar a su propia hermana!

Entonces, el padre, sobrecogido con la situación, dejó su trabajo de extracción de sal silvestre, cogió un atado de támishi y se regresó a su casa.

En su casa se puso a tejer una canasta muy tupida, y cuando la terminó, se la entregó a sus hijas:

— Cojan esta canasta y vayan a traer agua, beberé el agua que ustedes hayan traído. Las hijas tomaron la canasta y corrieron al puerto a recoger agua, pero al intentar recoger y regresar, el agua se les vaciaba con mucha rapidez. Esto les causaba mucha gracia, por lo que se decían:

—Hermana, es absurdo que nuestro padre nos haya enviado a llevar agua con esta cosa.

Recogían nuevamente e intentaban llevar agua reiteradas veces, pero igual se les vaciaba de la canasta. Untaron la canasta con una pequeña capa de barro y con ello pudieron recoger el agua, pero cuando intentaban regresar a casa, el líquido se les vaciaba en la mitad del camino. Decidieron, entonces, untar la canasta con una capa adicional y esta vez sí lograron llevar agua hasta su casa.

Mientras ellas demoraban en el río intentando recoger el agua, sus padres aprovecharon en untarse los cuerpos con almidón, revolcarse en la ceniza que había debajo del tiesto y alzar vuelo a otras tierras, en forma de aves migratorias.

Cuando las señoritas llegaron con el agua no vieron a nadie en la casa.

—Hermana, ¿a dónde fueron nuestros padres?

Desesperadas, pidieron explicación a su mascota, la punchana:

—Mascota, mascota, ¿a dónde fueron nuestros padres?

La punchana había visto a sus padres metiéndose debajo del tiesto para bañarse con la ceniza. Les dijo:

—Acá, debajo del tiesto.

Entonces se metieron a buscarlos debajo del tiesto pero no hallaron a nadie. En seguida preguntaron a sus mascotas curuinses:

—Mascotas, mascotas, ¿a dónde fueron nuestros padres?

Entonces, los curuinses volaban y se regresaban de cierta altura indicando el rumbo que tomaron sus padres.

Y de tanto ir y venir, preguntar y buscar a sus padres, tomaron la decisión de ir por un camino que se dirigía hacia otros pueblos, y con ellas se fueron sus mascotas los curuinses y la punchana.

Al cabo de caminar un largo trecho, llegaron a la orilla de un río. Y al no encontrar cómo cruzarlo, caminaron aguas arriba hasta encontrar algún recodo para cruzarlo. Entonces, la punchana, apostándose en la orilla del río, empezó a salpicar el agua clamando: "Río, río, redúzcase ya", al que se sumaron los curuinses para mermar las aguas y disponiéndose a beberla.

Cuando las jóvenes notaron que el brazo de la punchana parecía desprenderse de tanto rociar el agua, en tanto los abdómenes de los curuinses parecían explotar, se pusieron a burlarse de ellos, diciendo:

—¡Hermana, el brazo de nuestra punchana está por desprenderse, y los abdómenes de nuestros curuinses están por explotar, ja, ja, ja, ja...!

Enfurecido por la burla, la punchana les increpó:

—Están así como resultado de vuestra jocosidad.

Dicho esto, se marchó hacia la espesura del bosque. Lo mismo hicieron los curuinses y las dejaron.

Yendo solas por la orilla del río llegaron a un lugar donde había una plataforma de casabe con muchas paltas maduras a su costado. Entonces la menor, muy hambrienta, dijo a su hermana:

- —Hermana, no importa que me lo coma pues siento mucha hambre.
- —No, hermana —le contradijo su hermana mayor—. No es buena comida pues es comida hechizada.

Sin embargo, la hermana menor insistió:

—Hermana, si no lo hago, no tendrás por dónde cruzar el río.

Cogió un pedazo de casabe y lo comió con una palta, pero cuando iba comiendo por la mitad de la palta, se le vino el encanto. Entonces, advirtió a su hermana:

—Hermana, cruza lo más rápido posible.

Mientras decía esto se transformó en una viga que atravesó el río como un puente, el cual fue aprovechado por la hermana mayor para cruzar rápidamente a la otra orilla. Al llegar al otro lado del río, la viga giró, cayó al agua y se transformó en una anaconda.

Después de esto, mientras caminaba sola, oyó que alguien cortaba alguna cosa en la espesura del bosque y dirigiéndose hacia esos sonidos, divisó a un hombre que tenía rostros por los cuatro costados de la cabeza. Talaba un árbol. Era el Variascaras.

Asustada, intentó huir pensando que el monstruo no la advertiría, pero este la divisó y la persiguió hasta atraparla. La ató al centro de su atado de sal silvestre y la llevó a su casa. Y dejándola en el medio de la sal, dijo a su mujer:

—Mujer Vagina de Tipití, mujer Vagina de Sogas de Hamaca, prepara casabe para comer la médula de mi sal silvestre. Voy a coger leña.

Cuando Variascaras salió, la mujer revisó el atado de sal silvestre sospechando que había algún ser humano en su interior. Y cuando iba revisando, vio que alguien sonreía con ella. Entonces, sacándola rápidamente, puso en su lugar un enorme tutumo, y luego le dijo:

—¿De dónde apareciste, la que fuiste abandonada por tus padres? Huye inmediatamente por este camino y encontrarás un río. En la orilla hay una lagartija a la que dirás: "Abuelo, abuelito frentoncito, por favor, hazme cruzar el río". Y no olvides obedecer todo lo que te dice.

Dicho esto, le dio un poco de cenizas y ampiri, advirtiéndole que soltara primero la ceniza a medio camino; luego el ampiri cuando se sienta fatigada por la huida. Y, sin mediar circunstancias, la joven emprendió la huida por el camino indicado y soltó la ceniza y el ampiri según la recomendación de la mujer.

Cuando Variascaras regresó de coger leña, se puso a preparar una fogata en cuyo centro soltó el atado de sal silvestre. El atado no tardó en estallar. La fécula cremosa se impregnó en medio de un horcón. Muy contento con el asado, dijo a su mujer:

—Mujer Vagina de Tipití, mujer Vagina de Sogas de Hamaca, trae casabe para saborear la médula de mi sal silvestre.

Dicho esto, arrancó un pedazo del casabe provisto por su mujer y lo untó con la crema impregnada en el horcón e intentó comerlo, pero resultó muy amargo. Entonces, muy enfadado, amenazó a su mujer, diciendo:

—¡Mujer estúpida, me diste de comer otra cosa!, ¿en dónde pusiste la médula de mi sal silvestre? ¡No vaya a ser que te coma en su lugar!

Dicho esto, preguntó a la shacapa de su sabiduría:

—¿Hacia dónde hizo huir la mujer Vagina de Sogas de Hamaca la médula de mi sal silvestre?

Entonces, la shacapa sonó "tilín" indicando el camino por el que escapó la joven. En seguida, Variascaras corrió tras ella, y al cabo de recorrer cierta distancia, se topó con gran cantidad de hormigas locas, quienes habían salido de la ceniza soltada por la joven. Entonces, se lamentó diciendo:

—Por no haber traído una porción de ceniza.

Dicho esto, se adentró en la espesura del bosque con el fin de evadirlos. Cuando llegó al camino, reanudó la persecución. Sin embargo, se topó nuevamente con una rana arlequín que había salido del ampiri soltado por la joven y que, amenazante, le enseñaba las patas. Y nuevamente, se lamentó:

—Por no haber traído mi espada.

Dicho esto, se adentró de nuevo en la espesura del bosque con el fin de evadirlo. Mientras tanto la joven llegaba a la orilla del río, y encontrando allí a la lagartija, le suplicó:

-; Abuelo, abuelito frentoncito, por favor, hazme cruzar el río!

A la sazón, la lagartija le contestó:

—Entonces, dame tu talabarte.

Cuando la joven se lo estaba ofreciendo, la lagartija la asió fuertemente, y le dijo:

-Cierra fuertemente los ojos.

Obedeciendo, cerró fuertemente los ojos y con la misma fue lanzada hasta la otra orilla.

Esta acción fue vista por Variascaras, quien enojado increpó a la lagartija:

—¡Lagartija estúpida y escamosa, ¿por qué ahuyentas la médula de mi sal silvestre? Ahora te ordeno que me hagas cruzar.

Entonces, la lagartija, le contestó:

—Pásame tu suspensor y abre bien los ojos.

Cuando Variascaras le cedió su suspensor, la lagartija lo asió fuertemente. Y lanzándolo por los aires cayó en medio del río como consecuencia de abrir los ojos. Fue devorado por los caimanes rápidamente.

Después de esto, reanudando la travesía, la joven llegó a otro río en cuya orilla había un lagarto que remaba en su canoa. Le dijo:

- -Abuelo, hazme pasar hasta el otro lado.
- -Está bien -contestó-, súbase a mi espalda.

Viajando en la espalda del animal, comenzaron a navegar el río cantando:

—Canoa, canoa, rema y rema, huele y huele. ¿Qué es lo que se te huele gustoso, hija?

Y ella, esquivando sus intenciones, le respondía:

—Pues, mi talabarte.

Entonces, reanudaban la navegación cantando:

—Canoa, canoa, rema y rema, huele y huele. ¿Qué es lo que se te huele gustoso, hija?

Y la joven, esquivando nuevamente, le contestaba:

—Es el envés de mi talabarte.

Y reanudaban la navegación cantando:

—Canoa, canoa, rema y rema, huele y huele. ¿Qué es lo que se te huele gustoso, hija?

Y otra vez contestaba la joven:

—Son mis collares.

Cuando se aproximaban a la otra orilla, el caimán preguntó por última vez. Entonces la joven al momento de incorporarse y salirse a la orilla, le contestó:

—Pues mi vagina, ¿qué otra cosa ha de expedir olores en una mujer? Entonces, la fiera se lamentó de no haberla devorado, diciendo:

—¡Oh, no!, ¿por qué no me lo dijiste más atrás para devorarte las hueveras?

Reanudando la travesía, después de caminar largo trecho, la joven llegó al atardecer a unas purmas, en donde decidió pasar la noche encima de una anona.

Cuando estaba allí lista para descansar, oyó que venían los demonios de aquellas purmas quienes, al notar que la joven estaba en lo alto del árbol, comenzaron a frotar el tallo con piezas de tiesto, vociferando:

 Llikíllahí tomécollá joro, joro, joro. Llikíllahí tomécollá joro, joro, joro.

Estas fricciones inclinaban peligrosamente el árbol. La joven, con gran temor, exclamaba:

—¿Habrá alguien que viva por estos lugares? ¡Estos demonios me van a comer antes de que ubique a mis padres que no se sabe dónde están!

Entonces la golondrina, que habitaba en esos parajes, le contestaba con gritos "uuuuuu...".

Y a causa de las fricciones que hacían los demonios para devorarla, la joven no pudo dormir toda la noche.

Al amanecer, cuando los demonios desaparecieron, se bajó y vio que el tallo de la anona estaba muy descarapado por las fricciones.

Acto seguido, salió con dirección de las voces que había escuchado por la noche. Se encontró con la esposa de la golondrina que preparaba surcos para sembrar maní. Cuando la vio, le preguntó:

—¿De dónde apareciste, la que fuiste abandonada por tus progenitores? En vano persigues a quienes no viajaron por este mundo sino por el cielo. Quédate conmigo, pero te advierto que la golondrina es muy seductor, no importa que te haga de mujer.

### Y la joven le contestó:

—No. Pues no me importa seguir buscando a mis padres hasta encontrarlos.

#### Entonces la mujer le dijo:

—Ya que estás determinada a continuar, al ir por este camino te cruzarás solo con ancianas. Primero llegarás a la casa de la Pulidora. Luego, llegarás a la casa de la Inclinada; después, a la casa de la Fétida; a continuación, llegarás a la casa de la Tonelera; de allí llegarás a la casa de la Poraquiporallá. Por último, al crepúsculo, llegarás a la casa de la Callampa, en donde tienes que pasar la noche. Si te llama a comer, no la desprecies, no vaya a ser que te mate y te coma.

Dicho esto, le indicó cómo debía de franquear las casas de las ancianas.

Siguiendo el camino llegó a la casa de la primera anciana, la Pulidora, quien se pasaba el día puliendo el interior de su casa. Cuando algún desprevenido entraba sin tomar precauciones y se precipitaba al suelo, la anciana lo mataba con su maza y lo devoraba. La joven, al aproximarse a la casa, cogió resina de lechecaspi y se untó las plantas de los pies, con lo que entró sin caerse y fue a preguntar a la anciana:

- —Abuela, ¿por cuál camino debo ir?
- —Por aquí —le indicó la anciana.

Y la joven corrió raudamente por el camino que la anciana le indicó. Pronto llegó a la casa de la Inclinada. Todo lo que había en esta casa estaba inclinado. Ella misma era inclinada. Las personas que se fijaban de su cuerpo inclinado, eran liquidadas con su maza, y devoradas por ella. Entonces, le preguntó:

- —Abuela, ¿por cuál camino debo ir?
- —Por aquí —le indicó la anciana.

En seguida, corrió por el camino indicado por esta anciana. De allí llegó a la casa de la Fétida, a la que preguntó:

—Abuela, ¿por dónde debo ir?

Entonces, la Fétida le propuso:

—Antes de que te indique, huele mi boca.

Es que la anciana mataba con su maza y devoraba a las personas que decían que su boca apestaba.

Sin dudar, la joven olfateó la boca de la anciana y le dijo:

—¡Abuela, qué aromático huele tu boca!

Contenta con el halago le indicó el camino. Por allí corrió la joven sin demora.

Después de este pasaje, llegó a la casa de la Tonelera, a la que preguntó:

—Abuela, ¿por dónde debo ir?

Entonces percutó una de sus rodillas que parecía un gran tonel, mirando hacia el camino que debía seguir la joven: Por ahí corrió apresurada. La gente que no entendía la señal que la anciana hacía percutando su rodilla para indicar el camino, era liquidada con su maza y devorada por esta bruja.

Muy pronto, llegó a la casa de la Poraquiporallá, a la que preguntó qué camino seguir. La anciana le indicó el camino en forma imperiosa, diciendo: "Por aquí", y la joven, sin perder tiempo, partió por esta senda. La gente que no entendía la señal se confundía cuando la anciana les decía "por aquí, por allá". En seguida, eran asesinadas con su maza y devoradas por la anciana.

Después de caminar cierto trecho, la joven llegó, ya en el crepúsculo, a la casa de la Callampa. Cuando la anciana le convidó su ají con casabe de callampas, la joven merendó sin decir nada. Descansó en una hamaca proveída por la anciana. Y mientras la joven descansaba, la anciana la husmeaba con lucerna.

- —Abuela, ¿qué me alumbras?
- —No, hija —contestaba la anciana— solo te prevengo del zancudo.

Lo que buscaba era matarla con su maza y devorarla si la encontraba dormida. Y viendo que la anciana la acosaba se colocó élitros de coleóptero sobre los párpados, con los que pudo dormirse. Cuando la anciana regresó a husmearla, vio que los élitros brillaban como si estuviera despierta, entonces la dejó de acosar.

Al siguiente día, la joven preguntó por dónde debía de ir. La anciana le dijo:

—Es por aquí y si vas por él llegarás a la casa de las orugas. No te olvides de hacer lo que te pidan.

Caminando por el sendero no tardó en llegar a la casa de las orugas, las cuales curtían corteza de llanchama en el patio de la casa. La joven preguntó:

- —¿Para qué curten esas llanchamas?
- —Estamos preparando nuestros atuendos para ir a comer la sacha anona que está sobre la casa de Dios.

#### Entonces les dijo:

—Él es mi padre, lo estoy siguiendo.

#### Las orugas le propusieron:

— Si es así, primero tatúa nuestros atuendos, luego te llevaremos hasta allá.

La joven tatuó todos los atuendos, que subsisten hasta hoy en las orugas. Después de colocarse sus atuendos, se dirigieron hasta la sacha anona. Allí se despidieron de ella, diciéndole:

—Nos comeremos este árbol. La casa de tu padre está allá pero no vayas a decirle que estamos aquí.

Se despidió de ellos y llegó a la purma de su padre en donde vio mucho caimito. Cogió algunos y se puso a comer. Su madre, que preparaba surcos allí cerca para sembrar maní, escuchando que alguien cogía el caimito, se puso a reprender, diciendo:

—¿Quién es aquel que está cogiendo mis caimitos mientras dejé en algún lado a mis hijos que probablemente se los hayan comido?

Mientras comía sin prisa, oyó el canto de su mascota, el paucar:

—Fugamos del embarazo de la hija del Tatuaje de las Rocas, sic, sic, sic, sac, sac, sac...

Al escuchar el canto del ave se puso a llorar emocionada y con ganas de llegar adonde estaban sus progenitores. Después de comer algunos caimitos se dirigió hacia su madre y la encontró preparando surcos para sembrar maní. La llamó: "Mamá". Entonces su madre, tornándose hacia su retaguardia, se dijo:

—¿Quién es aquel que me trata de mamá mientras dejé abandonados a mis hijos? Alzando los ojos, vio que era su hija gestante. Se estrecharon y rompieron en llanto.

- —¿De dónde apareciste, hija mía? ¿Dónde está tu hermana?
- —Se quedó en algún lugar —le explicó sollozante.
- —Es muy importante que hayas venido, hija —le contestó.

Luego le explicó su madre:

—Al llegar a estas tierras no se sabe qué tipo de hijos engendré, no tardan en llegar. Por lo tanto, échate aquí para ocultarte entre los surcos.

Obedeció y se echó en el suelo. Sobre ella acopió humus en forma de surco antes de que vinieran los murciélagos. Cuando terminaba de levantar el surco llegaron los murciélagos. Preguntaron:

—Mamá, ¿por qué tu surco resulta muy extraño? ¿Por qué es tan extraño?

Enojada, les contestó:

—Así es. Es normal que se levanten surcos como se nos conviene.

Sin embargo, seguían impacientes molestándola. Uno de ellos punzó el surco con una espina. El surco se movió.

—Mamá, el surco se movió.

Muy enfadada, los reprendió diciendo:

—¡Largo de aquí, estúpidos!

Marchándose del lugar, fueron a colgarse en una cueva de la elevación del puerto. Mientras tanto, madre e hija se dirigieron a la casa. Al verla, su padre se alegró y la escondió en una hamaca

en lo alto de la cumbrera para que no sea devorada por sus hijos, los murciélagos.

Viendo que los murciélagos no aparecían, la madre bajó a su hija y le pidió que trajera agua del río para que exprima su masa de yuca. La joven cogió un cántaro y se dirigió al río. Allí fue atrapada y devorada por los murciélagos.

Extrañados por la demora, sus padres imaginaron que algo sucedía y la siguieron al río. Descubrieron que sus crías, los murciélagos, revoloteaban sobre un montículo del puerto.

Cuando los murciélagos los advirtieron, se dispersaron. Dejaron solo el feto. Los padres se lamentaron profundamente de lo sucedido, rescataron únicamente al feto y se lo llevaron a casa. Lo abrieron delicadamente con un cuchillo y encontraron un hermoso varón, al que criaron con mucho esfuerzo.

Los murciélagos también querían devorar al niño, entonces su abuela embadurnó todo su cuerpo con arilo de shacapa. Los animales lo perseguían para devorarlo:

—Mamá, déjanos comerlo.

Y la madre les explicaba diciendo:

—Cómo lo van a comer si sabe muy desagradable.

Entonces, lo probaban y se decían:

—Es verdad que sabe muy desagradable. El Desagradable, el Desagradable —le decían, lo acosaban en todo momento.

En una oportunidad, mientras el niño jugaba en la quebrada pasando de un lado a otro en un puente hecho con varillas de izana, se le acercaron los murciélagos y le pidieron hacer lo mismo, porque les pareció muy divertido. Los instruyó diciendo:

— Crucen con mucho cuidado, agarrados de la mano.

Y mientras cruzaban con cuidado, tomados de la mano, el niño giró las varillas de izana hundiéndolos en el agua hasta ahogarlos, de los que se salvó solo uno de ellos, que voló para protegerse. En seguida, pretendió devorarlo, pero el niño se escapó sumergiéndose en las aguas de la quebrada y se refugió allí.

Con la intención de matarlo, invitó a la gente a que echen barbasco en la quebrada. La gente comenzó a coger el veneno, sin embargo, el abuelo les pidió que recojan raíces de cetico y airambo para fingir que envenenaban el tramo de la quebrada donde se encontraba su nieto, y engañar al murciélago. El abuelo también les pidió echar el veneno en el tramo contiguo.

Con astucia, fingieron envenenar la poza en la que se encontraba el Desagradable, con raíces molidas de cetico y airambo. El niño, conocedor del plan, fingió estar moribundo y comenzó a contornearse sobre el agua. Entonces, el murciélago, muy alegre, se puso a cantar:

—¡No vayan a cazar a mi presa, presa! ¡No vayan a cazar a mi presa, presa, presa!

Cuando el niño fingió atascarse en un palo de la orilla de la quebrada, el murciélago intentó flecharlo, pero la gente le alertó diciendo:

—¡No lo hagas! Simplemente atrápalo porque ya está muerto.

Entonces, bajó a la orilla e intentó atraparlo, pero el niño lo cogió fuertemente y lo ahogó. Y matando así a los murciélagos, vengó la muerte de su madre. Después de esto, salió del agua y vivió con sus abuelos.







# Biirúmújí uubálle

Tsáijyúváa biirúmuji táábavá tsáápílleke me múnáálleke. Áróóbekéváa ímíllétulle mítyane nehníllehíjkyáhi. Tsáhaváa dííbyema dille ímí íkyahíjkyatúne.

Áánáacáváa Tsíhkyohómúúbé améjcá llevájucóóhií. Áánéélliihyéváa dííbyeke úúbállétulléré uubámyenú mááho ibújcájááne tsíeméjpikye ibóónénuki.

Aanéváa dille wañéhjiri wáhtsihíjkyánáa tsúúca ííjyunújucóóne. Áánáacáváa tsaapi ováhtsá, cúúvéjaúvú 'peté—pété' íwajyámú nééjama, iné imíjyaú míñúmeííbyé, néébáhuminema íjkyaabe tsííjyúveebéré wañéhjivu aahiveíñú ípájata íbájúityu. Áánélliihyéváa kijkyówá allútú ikyóriíveíñúne iícúi boonénutéllé dííbyé pájata, dííbyeke ímíllelléréjuco.

Ááné boonéváa pápejcóré wañéhjiri kíjkyóóbé allútú ipyééne dómúmúhcuhíjkyalle —Úúma ó peéhi, úúma ó peé tsitsífvevu dihjyárí me íjkyaki— nééllere.

Acúúvetéébekéváa téhdure ácuhíjkyalle mááhó pañe mátsajcávú, cúdsivu, óónavu; teene imájchóne díílleke dibye iímílleki. Áállekéváa tsá iiná dibye néhíjkyatúne.

Aanéváa tsiiñe dibye májtsívatécooca dííbyé újíbatúré wáhtsihíjkyalle —Úúma ó peé, úúma ó peé— áábájaalléré, téhdure dííbyé újibáácú iñéébari tújpáñécoba chóhchollére. Pápejcóreváa dííbyeke iímílléne mááhóma panévatu dille ájcune icáhpáyú pañévú píkyohíjkyaabe májchótuúbe.

Aanéváa tsúúca tene tsítsíívénéllií, cáracámú májtsívátsihvu, múubárá ájtyúmítúnáaca iibájúcoobe pámé ihdére. Áánáacáváa tsítsíívevu tsúúca nehcójúcóórolle dííbyema iííbaki, áábekéváa

iájtyúmítúne wañéhjimúnaa ííbámyema ííballe, ováhtsakéváa pápejcóré iímílléébedi íjtsámeíllére. Tsáhaváa dille wáájácutú kiámúnáajpí dibye íjkyane dííbye déjutu iííbaki.

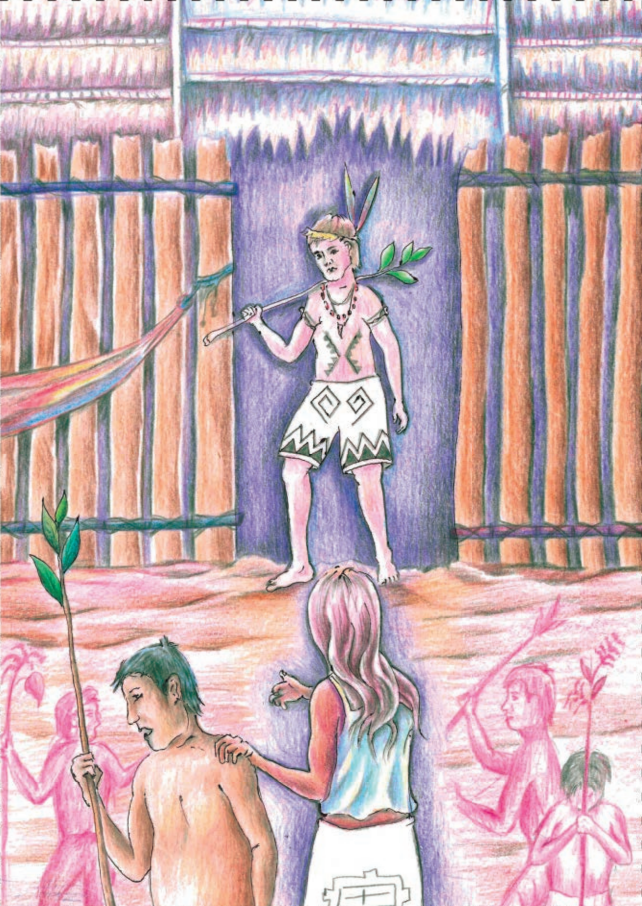
Aanéváa ihjyávú wájtsílleke biírúmújímyéí dílloráhi:

—A muulle tsúúca ú oomíjyucóóhií. Eenéne dɨhde o túúne májchóné cuwa.

Aanéváa dille añújcútúnéllií neébe:

—Múúlleréhjané pápejcóré "Úúma ó peé, úúma ó peé tsɨtsífvevu dihjyárí me íjkyaki" oke u nééllere u chóhchone táwádsɨúúcú tújpáñecoba, áánetúne mááhóma mátsájcavu oke u ájcune eene cahpáyúpañe; áánetúne pápejcóré oke u dómífhañúné íñe ávyénécoba táújiba.

Dibyéváa nééneri ílluréjuco táállere núcójpivéne, áánemáváa dííbyeke botsíi imíllelle, iné imíjyaú ováhtsá pejcóne iíjkyadu íjkyáábeke. Átsihdyúváa ímíhyéjuco dityétsí paíjyuva íjkyane.



## Historia de un añuje

En una ocasión, un añuje se desposó con una paisana bora. Sin embargo, ella no lo quería de esposo y llegó a despreciarlo. Por este motivo no llevaban una vida armoniosa.

En estas circunstancias se llevaba a cabo la fiesta del Amo del Invierno. La mujer, sin considerar al añuje, preparó su casabe y se marchó a la fiesta para hacer trueque con algún mitayo que llegase a la fiesta.

Mientras la mujer danzaba en la fiesta, el día llegaba a su fin y asomaba la noche. De pronto, observó llegar a un apuesto joven con ropa reluciente, adornos espléndidos y con el rostro ruboreado que ingresó cantando con su mitayo a la espalda.

Al verlo, la mujer se desprendió de la fila de danza y fue rauda a cambiar su casabe con el mitayo, y con las intenciones de enamorarlo.

Desde ese momento no dejó de danzar asomada solo de su espalda, dándole pellizcos de caricia y diciéndole en secreto:

—Iré contigo, iré contigo al amanecer, para vivir juntos en tu casa.

Cuando el joven iba a descansar después de la danza, la mujer le alcanzaba porciones de maní, piña y pituca envueltos en planchas de casabe, a fin de que él se enamorara de ella. Sin embargo, el joven se mantenía callado.

Cuando el joven cantaba, la mujer danzaba sobre sus espaldas ruboreando sus hombros con algunos besos, secreteándole nuevamente: "Iré contigo, iré contigo".

Cortejándolo así durante toda la noche, no dejó de convidarle casabe con algunas cosas, que el joven guardaba en su morral sin probarlos.

Calculando que se acercaba el amanecer, en la hora del canto de los gallos y viendo que nadie lo advertía, el joven se retiró de la fiesta antes que los demás. Así escapó del acoso de la mujer del añuje.

Al amanecer, cuando terminaba la fiesta, la mujer empezó a buscar al joven para irse con él. Al no encontrarlo, resignada, regresó a su casa con la mente puesta en el joven por el que se apasionó toda la noche. Ni siquiera tenía idea adónde habría ido para ir tras él.

Cuando llegó a su casa, el añuje intentó darle la bienvenida preguntándole:

—¿Ya regresaste, mujer? Come aquello que te preparé y échate a dormir.

Y al percibir que la mujer no quería contestar, le dijo:

—¿Quién era aquella mujer que durante toda la noche me secreteaba diciendo: "Iré contigo, iré contigo", y sonrojó mis mejillas con sus besos? ¿Quién fue la que me dio aquellos casabes con maní que están en mi morral, y la que pellizcaba mis hombros que los tengo adoloridos?

La mujer, avergonzada y llorosa, se dio cuenta de que su esposo el añuje era aquel joven apuesto por el que se apasionó toda la noche, y empezó a amarlo más que antes, pues se había transformado de nuevo en el hermoso y apuesto joven como se presentó en la fiesta. Desde entonces vivieron felices por siempre.

#### GLOSARIO

Ábáábaá. Especie de helecho de hojas verdosas y moradas que generalmente crece dentro de una chacra.

Ááméjúehájtsi. Nombre que los antiguos boras daban al continente europeo.

Báhjaá. Fiesta solemne de la inauguración de una maloca nueva.

Bájuú. Selva, bosque o flora.

**Bálloówa.** Sable antiguo bora elaborado del palisangre y otros árboles cuya corteza sea resistente a los golpes, usado en las batallas.

Boorówakyo. Personaje mítico de las leyendas bora que personifica a la ociosidad, dejadez y desnutrición infantil.

Cáátuú. En literatura bora: Escritura, jeroglíficos, pintura. En botánica, Genipa americana.

Cáátugúhña. Propuesta gramatical del autor referente a las letras o fonemas.

Cáátutsííba. Propuesta gramatical del autor referente a las sílabas.

**Dóórame.** Término bora que hace referencia a toda la población de peces. Cardumen.

Dóóráme Bóóa. Ser mitológico bora que representa a la boa o serpiente marina como amo de los peces.

Dsícááboó. Mal augurio, mala suerte, predicción funesta.

**Eému**. Especie de cornetas hechas de corteza de la huacrapona que se entonaba en las ceremonias de adolescencia en la antigüedad bora.

**Ihchúba**. Garza blanca (Casmerodius albus) que representaba al hijo de Dios, quien era enviado del cielo por el Creador cuando los boras tenían problemas y escasés de alimento.

Íhjyuú. Lenguaje, lengua, habla. Boca, paladar.

Íhjyuvííú. Propuesta gramatical del autor referente a las palabras.

Íhjyutsííba. Propuesta gramatical del autor referente a las oraciones y párrafos dentro de un texto.

Íhjyúvajcátsi. Acción y efecto de comunicarse o dialogar.

lámé Niimúhe. Ser mitológico bora que representa a los espíritus malos de la tierra, como padre de todos los animales.

Ídyuhcúné waníívye. Se refiere al tono débil o sílaba átona de la lengua bora.

Íwaajácú Bañéhe. Planta de tabaco del primer hombre bora como signo y expresión de su sabiduría.

İtsijpáné waniivye. Se refiere al tono fuerte o silaba tónica de la lengua bora.

Kijkyówa. Conjunto de hombres que se unen y hacen una columna de danza en la fiestas bora.

Llaaríwa. Tablón labrado que los boras hacían de la Mohena, que representa a la boa y a la hija del Creador usada en la fiesta solemne de Nombramiento (lladiko de los Huitotos o muruis) de los Dueños de la Garza, hijo del Creador y mediador de éste y los hombres.

Llíjchuííhyo. Personaje mitológico bora conocido como el Pucunero, que robó el pijuayo a la boa, Amo de los Peces, cuando se desposó con sus hijas.

Máániu. Esencia de tabaco mezclado con sal del monte, conocido como ambil o ampiri.

Májchota. Expresión propia de las ceremonias de sabios boras que se refiere además de la coca, el ampiri y sal del monte, al sustento diario.

Mávaríjcho. Tormento, prueba, persecución, acoso, asechanza.

Méníkyojto. Yerno del jefe o curaca de un clan cuya maloca establecía dominio sobre una comunidad.

Méémébá wañéhjɨ. Fiesta de la chicha de Pijuayo solo realizada en época de su cosecha.

Nongo. Olla de barro.

Nuhba. Vocablo bora que se refiere a sol, luna, mes y reloj.

Nuhba cóójíejpi. Sol.

Nuhba péjcóejpi. Luna.

Oohímyé Ihchúba. Nombre de la Garza como dios de los felinos y de la insensatez, quien pervirtió la coca.

Oohímyé Niimúhe. Padre y dios de los espíritus felinos que habitan en la espesura del bosque.

Ójtsívaco. Instrumento de guerra bora semejante a la jabalina. Lanza.

Ojtsívapáájí. Escopeta, carabina.

Óóvetájí Niimúhe. Nombre con el que se identificó Creador cuando hubo creado todo los alimentos.

Pávihkya. Vocablo con el que se denota una letra, un garabato o alguna cosa que tenga una forma oblicua.

Piivyéji Niimúhe. Dios creador de la Tierra. Jehová.

Pityúútso. Acción y efecto de hechizo. Maldición, execración.

Pfiné Ánuméi Nilmúhe. Nombre con el que se identificó al primer hombre bora, hijo del Creador, cuando hizo su casa.

P<del>línée</del> Májchotá Ihchúba. Nombre que refiere a la garza, como hijo del Creador, dueño de la coca y los sembrios.

Pfiné Májchotájimééwa. Primera mujer bora, esposa del primer bora, creada de la yuca.

Piíné Waajácú Ihchúba. Nombre que refiere a la garza, como hijo del Creador, dios de la sabiduría quien recuperó la coca pervertida.

Táhdi Cúmúné Niimúhe. Vocablo bora con el que se identifica al manguaré como medio de comunicación.

**Tújpawa.** Matiz arrebol con que se tiñe el horizonte por la mañana o por la tarde, lo cual simbolizaba amenaza de guerra entre etnias del antiguo mundo bora.

Túrif. Fiesta bora en honor a la serpiente.

Ujcútso. Fiesta en honor a la recolección de alguna fruta.

**Ume.** Sal natural que se extrae de ciertas palmáceas y arbustos, lo cual se mezcla con el ampiri.

Uwáábo. Enseñanza, instrucción, educación, proverbio.

Úwáájí Niimúhe. Hombre blanco creador del hacha. Europeo, mestizo.

Vijvimu. Columna de hombres quienes entonando flautas hacen amena ciertas fiestas bora.

Waajácu. Conocimiento, sabiduría, erudición.

Wajácuháámi. Texto, cuaderno, libro, folleto.

Wákimyéí Niimúhe. Nombre con el que se identificó al primer hombre bora, hijo del Creador, cuando hizo su chacra.

Yajyáu. Pedernal.



Bóórámu íjkyá uubálleháñe